стр 2



Рустам Минниханов: «Возрождение Галеевской мечети – важное событие для всего Татарстана»



Какой должна быть халяльная продукция?

стр 3



Уважение к обитателям могил







С наступлением праздника Ас-саляму алейкум ва рахматуллахи

ва баракятуху! От имени Духовного управления мусульман Татарстана и от себя лично искренне поздравляю всех мусульман с праздником Маулид ан-Наби!

Маулид ан-Наби – одна из ночей, возвеличивающих ислам. Именно в эту ночь родился последний пророк для всего человечества Мухаммад (салляллаху алейхи ва саллям). Датой рождения нашего Пророка считается ночь между 11 и 12 днем месяца раби уль-авваль 571 года по григорианскому лето-

Наш достопочтенный Пророк (салляллаху алейхи ва саллям) отличался своей щедростью, хорошим нравом, терпеливостью и образованностью. Именно он донес до всех людей свет Благородного Корана и нравственность ислама.

Всевышний возвеличил нашего Пророка (салляллаху алейхи ва саллям) тем, что ему снизошел Коран, и повелел ему: «Скажи: «Это — милость и милосердие Аллаха». Пусть они возрадуются этому, ибо это лучше того, что они накапливают» (сура «Юнус», 58 аят).

Наставления, хадисы любимого Пророка Мухаммада (салляллаху алейхи ва саллям) учат нас жить так, как велел Всевышний, быть милосердными, идти прямой дорогой. Большая милость Всевышнего для нас в том, что Он послал нам нашего Пророка.

Посланник Всевышнего был послан миру как милость. В Коране в 107 аяте суры «Пророки» об этом говорится: «Мы отправили тебя только в качестве милости к мирам».

Маулид ан-Наби – время искренней радости приходу в этот мир Пророка Всевышнего. В эту ночь считаются желательными такие действия, как раздача милостыни, чтение дуа, салаватов. Один из богословов сказал: «Каждый, кто возвеличивает Маулид, способствует оживлению ислама».

Пусть Всевышний одарит каждого Своей милостью и позволит жить, придерживаясь сунны нашего Пророка (салляллаху алейхи ва саллям)! Амин!

# Стали известны победители Всероссийской олимпиады

В Российском исламском институте состоялось награждение победителей и призеров Всероссийской олимпиады по исламским дисциплинам и арабскому языку. В церемонии приняли участие муфтий РТ Камиль хазрат Самигуллин, ректор РИИ Рафик Мухаметшин, директор Института востоковедения и международных отношений КФУ Рамиль Хайрутдинов, представитель мэрии г. Казани Ильгиз Сарманов и другие.

По окончании приветствий началась церемония объявления призеров олимпиады. Все призеры соревнований получили дипломы и ценные призы, а каждому участнику олимпиады и членам жюри вручили памятные подарки. Интересно, что в номинации «Арабский язык» оказалось сразу два победителя, поскольку оба участника набрали равное количество баллов. Также стоит отметить, что традиционно в каждой номинации вручался и специальный приз ректора

#### Призеры олимпиады:

Номинация «Основы рели-

Сулейманов Арби Булатович – РИУ им. Кунта-Хаджи.

Мансуров Магомед Хайрулаевич – Дагестанский исламский университет.

Гияев́ Сорбонхуча Жумабекович – исламский колледж имени Марьям Султановой. Приз ректора РИИ:

**Даулетов Ибрахим Арсланалиевич** – Набережночелнинское медресе «Ак мечеть». Номинация «Арабский

язык»

**Шаипов Наиль Умярович**– Казанский исламский университет.

Исаев Магомед Хангереевич – Дагестанский исламский университет имени Мухаммад-Арифа.

**Шарабиддинов Шара- биддин Абдурасулович** — Российский исламский институт.

**Цолоев Магомед Мухажирович** – Ингушский исламский университет.

Приз ректора РИИ:

**Латыпова Дильбар Улуг- бековна** – Уруссинское медресе «Фанис».

Номинация «Исламское право»

**Гасанов Мурад Сапиюла- евич** — Дагестансикй исламский университет.

**Мурадов Асламбек Абдулхалимович** – РИУ им. Кунта-хаджи.

**Джандигов Джабраил Умарович** – Ингушский исламский университет.

Приз ректора РИИ: Ямалиев Ильнур Мансурович – Казанский исламский

университет.

#### Все здравомыслящие люди понимают, что ИГИЛ не имеет к исламу никакого отношения

Обращение муфтия РТ Камиля хазрата САМИГУЛЛИНА о смуте ИГИЛ

Бисмилляхир-рахманир-рахим!

Всевышний Аллах субхана ва Тагаля в Благородном Куръане говорит: «Тот, кто убил человека, не имея на то права, человека, который не распространял смуты он подобен тому, кто убил всех людей вместе взятых». Смысл этого аята актуален как никогда. Когда мы видим, наблюдаем все вместе, что на Ближнем Востоке происходит; когда это псевдоисламское государство, которое, по сути, является государством сатаны, государством шайтана, безжалостно убивает женщин и детей, страдают мусульмане. Хотелось бы привести риваят, который приводится в «Китаб аль фитан» («Книга смуты») от шейха Нуайма ибн Хаммада (рахматуллахи ганху). Он приводит от Али ибн Абу Талиба (радыяллаху ганху): «Когда вы увидите черные знамена

не двигайтесь, ничего не предпринимайте (не присоединяйтесь к ним). Затем появятся слабые люди, которым никто не придает значения, и они последуют за ни-"Их сердца будут похожи на кусочек железа. Они будут притязать на государство. Они не будут держать своих слов и соблюдать договоры" (с ними нельзя будет договориться). "Для решения своих меркантильных задач они будут маскироваться под истину, не имея к ней никакого отношения" (другими словами, они будут использовать аяты Куръана, изречения Пророка Мухаммада (саллаллаху алейхи ва саллям и интерпретировать их как им выгодно самим). "Их именами будут прозвища. Называть они будут друг друга по прозвищам" (Абу Али, Абу Мухаммад, Абу Идрис и т.д.) "И относить они будут друг друга к местности, откуда они пришли" (Аш-Шами, Аль-Багдади, Аль-Татари и тому подобные). "Их волосы будут длинными,

как волосы у женщин. Среди них начнется смута, начнется фитна, они начнут воевать друг против друга. Затем Всевышний Аллах принесет истину тому, даст понять истину тому, кому пожелает".

Все здравомыслящие люди понимают что это – секта, это армия сатаны и к исламу никакого отношения не имеет. От них страдают больше всего сами мусульмане. Мы знаем, что ислам это – религия любви, религия мира. Наш Пророк Мухаммад (саллаллаху алейхи ва саллям) пришел как милость для миров. Мы должны быть такими мусульманами, чтобы люди, глядя на наш образ жизни, проникались любовью к нашей религии. И как говорил наш любимый Пророк Мухаммад (саллаллаху алейхи ва саллям): "Лучшие рабы Аллаха – это те, при виде которых вспоминают о Господе, вспоминают об Аллахе".

Ассаламу алейкум ва рахматуллахи ва баракятуху!

#### Рустам МИННИХАНОВ: «Возрождение Галеевской мечети— важное событие для всего Татарстана»

В центре Казани состоялось торжественное открытие Галеевской мечети. В мероприятии принял участие Президент Республики Татарстан Рустам Минниханов. Церемония состоялась рамках празднования Мавлид ан-Наби (дня рождения Пророка Мухаммада). В торжестве также приняли участие муфтий Татарстана Камиль хазрат Самигуллин, все заместители председателя ДУМ РТ, имамы Казани и районов Респу-

Рустам Минниханов оценил результаты масштабной реконструкции: он осмотрел территорию мечети и ознакомился с её внутренним убранством. Поздравив прихожан с торжественным событием, Президент РТ отметил, что Галеевская мечеть является одной из старинных в республике и насчитывает более 200 лет. «Возрождение данной мечети – важное событие для всего Татарстана. Надеюсь, она будет служить во благо нашего народа, республики и религии», - сказал он. Также Рустам Минниханов добавил, что в ближайшее время будет завершено восстановление соседнего Дома Галеевых.

Камиль хазрат Самигуллин, в свою очередь, поблагодарил Президента Татарстана и всех тех, кто оказал содейтвие при реконструкции ме чети и напомнил слова Пророка Мухаммада (саллаллаху алейхи ва саллям). «Пророк Мухаммад (саллаллаху алейхи васаллям) обрадовал верующих, сказав: «Кто построит мечеть, тому Аллах построит дом в Раю». Поэтому, исходя из хадиса, всех, кто искренне помогал в строительстве и реставрации мечети, ждет щедрая

награда у Аллаха. Любая мечеть - это место поклонения Всевышнему Аллаху, но и также место духовного и культурного воспитания, и чем больше мечетей появляется в Татарстане, тем более высокодуховным и нравственно чистым наше общество целом. Ин шаа Ллах, Галеевская мечеть будет одним из центров мусульман Казани и станет «родником» духовности, который будет оживлять пророческую сунну, нести свет истины и знаний жителям всей Республики».

Далее все вместе приняли участие в праздничной молитве.





### Празднование Маулид ан-Наби прошло в Болгаре

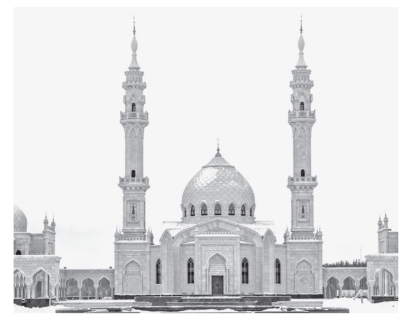
### В Белой мечети Болгара прошло празднование Маулид ан-Наби.

В празднованиях приняли участие Государственный Советник РТ Минтимер Шаймиев, председатель Духовного управления мусульман РТ, муфтий Татарстана Камиль хазрат Самигуллин, председатель Центрального духовного управления мусульман России, верховный муфтий России, шейх-ульислам Талгат хазрат Таджуддин, первый заместитель председателя ДУМ РФ Дамир хазрат Мухетдинов и др.

Напомним, что празднование Маулид ан-Наби проводится в Болгаре уже в третий раз. В день рождения Пророка Мухаммада (саллаллаху алейхи ва саллям) в Белой мечети вновь собрались представители мусульманского духовенства Татарстана и других регионов России. В 12 часов в Белой мечети прочитали полуденный намаз. Далее чтением Корана и дуа началось праздничное мероприятие. Собравшимся было рассказано о Маулид ан-Наби.

С праздником всех поздравили Минтимер Шаймиев, Камиль хазрат Самигуллин, Талгат хазрат Таджуддин и Дамир хазрат Мухетдинов.

Также были исполнены на-



шиды на арабском языке.

Главной темой выступления Государственного Советника РТ Минтимера Шаймиева, безусловно, стала Исламская академия в Болгаре.

«Сегодня мы определились с названием академии – это будет Болгарская исламская академия. Впервые в новой истории России создается исламская академия – в Болгаре, на святой земле, где был принят ислам. Без той работы, которая

была проделана в последние годы благодаря Президенту РФ Владимиру Путину и Президенту Татарстана Рустаму Минниханову и поддержке всех татарстанцев, нельзя было бы говорить о создании академии», сказал М.Шаймиев журналистам. «Нельзя откладывать, потому что мы должны вносить свой вклад в мирное существование народов и религий, диалога культур. Тем более что Болгар как место принятия ис-

лама внесен в список Всемирного наследия ЮНЕСКО», – сказал М.Шаймиев.

Относительно праздника Маулид ан-Наби, Государственный Советник РТ выразил мнение о пользе его празднования. «На таких праздниках возвеличивают Пророка Мухаммада, говорят ему слова благодарности. Хорошее слово – пища для души. И это нужно делать, без этого не может быть общества», – уверен М.Шаймиев.

Председатель Духовного управления мусульман РТ, муфтий Камиль хазрат Самигуллин сказал: «Этот праздник некоторые мусульмане не признают. Однако на самом деле он есть». И привел доводы в пользу этого. Также он поздравил всех мусульман с праздником Маулид ан-Наби.

В завершение праздника состоялся праздничный салют.

**■ TATAR-INFORM** 

# Какой должна быть халяльная продукция?

В последнее время у потребителей продукции "Халяль" начали появляться вопросы, касающиеся механического и ручного убоя птицы и других животных. Какой из них правильный с точки зрения шариата? Какова позиция Комитета стандарта Халяль при ДУМ РТ по этому вопросу? За разъяснениями мы обратились к руководителю экспертного отдела Комитета по стандарту Халяль Духовного управления мусульман Республики Татарстан Фоат хазрату МУХАМЕтову.

- Сразу же хочу отметить, что позиция Комитета по стандарту Халяль ДУМ РТ в вопросе методов убоя птиц и животных однозначна - только ручной убой.

По решению и по мнению богословов-алимов ханафитского мазхаба (мазхаб – исламская правовая школа), убой животных и птицы должен осуществляться ручным способом. Приведем несколько правил заклания животного (птицы), соответствующих шариату:

- лицо, совершающее заклание, должно быть совершеннолетним, в здравом уме, мусульманином или человеком Писания (христианином, иудеем).
- заклание должно осуществляться острым орудием с режущим и колющим лезвием из металла или другого материала:
  - человек, осуществляющий

заклание, должен во время заклания произнести имя Всевышнего Аллаха ("Бисмилля") над каждым животным по отдельности. Священный Коранчетко говорит о важности произнесения "Бисмилля" при убое животного (сура "Аль-Анам (Скот)" 6:121, 6:119; 6:138, (сура "Маида (Трапеза)" 5:4).

• Использование магнитофонной записи является недопустимым. Если человек, осуществляющий заклание, ненароком забудет произнести имя Аллаха, то мясо остается разрешенным к пище. Если же «Бисмилля» не произносят преднамеренно, мясо такого животного не разрешается в употребление. Аллаху А'лям.

Как видим, в этих правилах четко прописаны требования к действиям человека, осуществляющего убой. При механическом убое эти правила не соблюдаются, так как птицы и животные забиваются автоматическим ножом или каким-либо другим инструментом. Механический нож не может произносить имени Всевышнего, не может делать зикр и т.д.

Автоматический нож в процессе убоя должен выполнять только функцию инструмента, а не бойца-резчика.

Кроме того, убой животного является очень важным и сложным процессом как по шариату, так и с чисто технологической, физиологической и даже психологической точки зрения. Поэтому процесс убоя требует

аккуратного и внимательного отношения к животному и ко всем действиям, связанным с его убоем. Опять приведем несколько примеров:

• нельзя затачивать нож или другой инструмент для заклания в присутствии животного;

- нельзя резать животное тупым инструментом, принося ему тем самым страдания;
- нельзя сдирать с животного шкуру до его заклания;
- нельзя опускать животное в кипяток до его заклания;
- нельзя выщипывать перья птицы до ее заклания.

Все эти манипуляции возможны лишь после того, как станет ясно, что душа животного покинула его тело.

При правильном (халяльном) убое должны быть перерезаны — пищевод, гортань и яремные вены. При этом зарез должен производиться одним движением, без промедления. Может ли какой-либо механизм обеспечить все эти требования? Конечно же, нет.

ния? конечно же, нет.

Если убой произведен правильно, то животное (птица) мгновенно теряет сознание и не ощущает боли, а кровь из организма животного истечет полностью. В случае же неправильного убоя, животное или птица подвергается страданиям, часть крови остается в организме, что в свою очередь способствует быстрой порче мяса, распространению белезнотворных микробов.

Поэтому на предприятиях,

сертифицированных нашим Комитетом, осуществляется только ручной убой птиц и животных. Кроме того, Комитет рекомендует предприятиям, выпускающим мясную продукцию, использовать в производстве мясное сырье (птица, КРС, МРС, кролики и т.д.) только ручного

Но должен сказать, что некоторые организации, выдающие сертификаты, допускают механический убой. Чем руководствуются эти организации, мне неизвестно. Возможно, они основываются на правилах других мазхабов.

Встречается продукция механического убоя и в Татарстане, и мы не можем запретить ее реализацию. Каждый поставщик или продавец - выбирает сам, какой продукцией торговать. Это на его совести или уровне его знаний о "халяль".

Возникает вопрос, а какие производители применяют механический забой, в частности, забой птицы? На сегодня известно об одном производителе, это птицефабрика "Приосколье" Белгородской области. Хочется со всей ответственностью заявить и предупредить покупателей и дилеров этих компаний, которые реализуют продукцию – и птицу, и разделку, и фарш – о том, что такая продукция не будет использоваться на наших предприятиях и продаваться в торговых точках, имеющих Свидетельство

нашего Комитета. Пользуясь случаем, прошу и других производителей, которые выпускают халяльную продукцию, обратить на это большое внимание.

Продукция «Халяль» должна быть сертифицирована. Это может быть сертификат или Свидетельство органа сертификации из Москвы, Татарстана или Башкортостана – Комитетов и центров сертификации достаточно. Но в любом случае, любая продукция, которая позиционируется как халяль или по мусульманским канонам, или по требованию ислама, или же с изображением на упаковке мечети, позиционируется и в мыслях, и в мнении мусульман как халяль. И качество «Халяль» должно быть подтверждено определенными документами.

Каждый волен есть то, что он хочет. Но если человек - предприниматель или производитель - позиционирует свою продукцию как халяль, значит, он определяет его качество на основании статьи 10 Закона о защите прав потребителей. То есть, в этом случае должен подтвердить халяльность и не вводить покупателей в заблуждение.

Кто же может подтвердить «халяльность» продукта? Естественно, уполномоченные органы. Таким органом в Республике Татарстан является Комитет по стандарту «Халяль» Духовного управления мусульман Республики Татарстан.

4 МИНБАР #155 декабрь 2015/ Сафар - раби уль-авваль-1437



После смерти человек попадает в загробный мир – барзах. Аяты и сахих хадисы точно указывают на то, что в могиле продолжается «жизнь», подобная жизни в этом мире. Эта настоящая жизнь, которая продолжается после смерти, называется жизнью в барзахе. Множество риваятов, дошедших от нашего любимого Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) повествует о том, что каждый человек после своей смерти находится в таком состоянии, когда он может воспринимать окружающий мир. Однако необходимо точно определить суть этого состояния...

ОРМАЛЬНАЯ человеческая жизнь проходит в постоянном служении, исполнении своего долга перед самим собой, своей семьей и Господом. Человек живет, не зная, чем закончится его жизнь – Раем или Адом. А в мире барзах, если человек был из тех, кто обладает иманом, значит он уже прошел испытания и спасен от всех трудностей. Этой жизни могут удостоиться только люди, достигшие вечного блаженства. Для него перестают быть актуальными любые проблемы, горести, тревоги, заботы. Там нет несправедливости, насилия, зависти и ненависти.

Об этом утверждает даже Ибн Таймия, которого раньше всех остальных рекомендуют авторы, обладающие особым мнением по поводу посещения могил и его адабов. Вот что он говорит по данному вопросу: «Существует разная оценка тех сахих хадисов, в которых говорится о повелениях Всевышнего Аллаха относительно того, что шахиды продолжают жить и получают пропитание, и тех риваятов, где говорится, что их души обитают в Раю».

Некоторые люди утверждали, что подобные особенности присущи лишь шахидам и не относятся к праведникам и к остальным. Однако, согласно достоверному мнению, принятому всем сообществом ахлисунны, жизнь душ, их пропитание и вхождение в Рай не явля-

ются особым свойством, присущим лишь шахидам.

...Имеется также множество риваятов от 'Аиши (радыялЛаху 'анха) и других сахабов относительно того, что мёртвые способны видеть. Как сказано в хадисе, душа покойника возвращается в его тело в тот миг, когда он слышит обращённые к нему слова. Воссоединение духа с телом по велению Аллаха – это такое же мгновенное событие, как сошествие ангела на землю или внезапное появление сияния света, или пробуждение человека ото сна. Сведения об этом приводятся во многих хадисах.

Муджахид (рахматулЛахи 'алейхи) говорил так: «Иногда души в течение семи дней после похорон остаются в могиле».

Малик ибн Анас (радыялЛаху'анху) сказал: «До меня дошел риваят о том, что души могут находиться там, где захотят» (Ибн Таймия «Маджма'уль-Фатава», 24/332, 362).

Самый первый и важный вопрос относительно посещения могил и его адабов состоит в том, что аяты и хадисы ясно свидетельствуют: перешедшие в ахират и упокоившиеся в могилах люди получают сведения о событиях, происходящих в этом мире, в той мере, в какой дозволено Аллахом. Они знают о наших посещениях, слышат наши приветствия. До них доходит информация о том, что делают их близкие на этом свете.

Обо всем этом сказано в риваятах. Именно таков смысл многих хадисов, в которых говорится о необходимости строить наши отношения с обитателями могил с учетом данного факта, относиться к ним так, как будто перед нами люди, живущие в этом мире. Приветствовать тех, кто находится в могиле, во время посещений вести себя так же, как и тогда, когда навеща-

повернуться лицом к кыбле. Другие хадисы относительно ду'а подтверждают такое мнение». Данное мнение Ибн Хаджара является спорным. Тем более, что Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) во многих случаях, совершая ду'а, не поворачивался в сторону кыблы. К примеру, Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) совершал ду'а, не по-

тому же и на практике всегда делалось подобным образом» (Ибн Аллан «Далиль аль-Фалихин», 3/17, 21).

24. В книге под названием «Тухфатуль-Мухлисин» аль-Фаси приводит риваят от Ибн Мас'уда (радыялЛаху 'анху): «Я видел Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) на могиле 'Абдуллаха Зиль-Биджадайна....После заверше-

### Муфтий Республики Татарстан Камиль хазрат САМИГУЛЛИН:

# УВАЖЕНИЕ К ОБИТАТЕЛЯМ МОГИЛ

ешь живого человека, держаться лицом к могиле, остерегаться таких действий, которые могут их обеспокоить, — вот лишь некоторые из тех правил, которые нужно соблюдать.

Однажды Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) увидел человека, опирающегося на могилу, и сказал ему: «Не причиняй страданий обитателю могилы» (Хафиз ибн Хаджар «Фатх», 3/178).

В своем произведении «Магани аль-Асар» Тахави приводит такой риваят от 'Умара ибн Хазма: «Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) увидел меня над могилой и велел мне: «Сойди с могилы и не причиняй страданий обитателю могилы, чтобы и он не причинил тебе страданий» (Хайтами «Маджма'уз-Заваид», 3/61; Тахави «Магани аль-Асар», 1/296).

В одном известном риваяте от Ибн 'Аббаса (радыялЛаху 'анхума) говорится: «В один из дней Пророк (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) зашел на кладбище Медины и, повернувшись лицом к могилам, сказал: «Да приветствует вас Аллах, о обитатели могил! Пусть Всевышний Аллах благословит нас и вас» (Тирмизи «Сунан», № 1053, имеется множество других риваятов, подтверждающих достоверность данного хадиса).

В комментариях к этому хадису Мулла 'Али аль-Кари дает такое пояснение: «Этот хадис указывает на то, что является мустахабом поворачиваться лицом к могиле, когда приветствуешь покойника или совершаешь ду'а. Так всегда поступали мусульмане.

Ибн Хаджар думает подругому: «По нашему мнению, во время ду'а сунной является ворачиваясь в сторону кыблы, когда посещал могилы, совершал таваф, заходил в мечеть или выходил из мечети, когда ел или пил, навещал больного и во многих других подобных случаях. Из такой практики Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) можно сделать следующий вывод: если имеется аят или хадис о необходимости повернуться лицом в какую-либо сторону во время совершения конкретного ду'а, то надо следовать этому указанию. Если нет подобного указания, то лучше всего повернуться в сторону кыблы.

Некоторые ученые из числа праведных предков во время посещения могилы Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) совершали ду'а, повернувшись лицом к кыбле, но такая практика исходила не из необходимости, указанной в аятах или хадисах. . . .

Как при посещении живого человека мы поворачиваемся к нему лицом, точно так же должны поворачиваться в его сторону при посещении его могилы. Если при жизни человека мы при посещении из уважения к нему садились поодаль от него, то и после его смерти должны с уважением садиться поодаль. Если это человек, к которому при жизни мы садились близко, о, навещая его после смерти, должны садиться близко от него (Али аль-Кари «Маркатуль-Мафатих», глава «О посещении могил», 4/114-115). Ибн Аллан в пояснениях к этому хадису говорит следующее: «Этот хадис показывает, что человек, посещающий усопших, должен приветствовать их и совершать ду'а, повернувшись к ним лицом, и это является сунной. К ния похорон, он поднял руки и повернулся к кыбле» (Аль-Фаси «Тухфатуль-Мухлисин», стр. 231. Такой же хадис приводит Абу Авана в своем «Сахихе». Имам Бухари под заголовком «Глава о совершении ду'а, не повернувшись к кыбле», приводит хадис о том, как Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям), стоя на минбаре, совершил ду'а с просьбой о дожде).

25. Кади 'Ияд в книге «аш-Шифа» приводит такой хадис: «Я видел, как Анас ибн Малик (радыялЛаху 'анху) пришел к могиле Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) постоял и затем поднял свои руки. Он так долго стоял, что я подумал, что он уже начал намаз. После этого он приветствовал Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям), а затем повернулся и ушел».

26. Ибн Вахб передает такие слова Имама Малика (рахматул-Лахи 'алейхи): «Когда ктонибудь пожелает приветствовать Посланника Аллаха (саллялЛаху алейхи ва саллям) и совершить ду а, пусть приблизится к могиле, повернется к ней лицом. Достаточно приблизившись, пусть произносит приветствие, не дотрагиваясь при этом до могилы руками».

27. В книге «Тартиб аль-Мадарик» Кади 'Ияд приводит такой рассказ: «Однажды в мечети Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) халиф Абу Джа'фар Мансур и Имам Малик о чем-то спорили. Абу Джа'фар во время спора немного повысил свой голос. Имам Малик сказал: «О повелитель правоверных! Не возвышай свой голос в этой мечети. Не случайно Всевышний Аллах повелел,

предупреждая одних людей: «О те, которые уверовали! Не поднимайте ваши голоса над голосом Пророка и не обращайтесь к нему так же громко, как вы обращаетесь друг к другу, а не то ваши деяния окажутся тщетными, и вы даже не почувствуете этого» (сура «Худжурат», 49:2). А других людей Всевышний Аллах восхвалил: «Воистину, сердца тех, которые при Посланнике Аллаха понижают свои голоса, Аллах очистил для богобоязненности. Им уготованы прощение и великая награда» (сура «Худжурат», 49:3). Третьих же Он осудил: «Воистину, большинство из тех, которые зовут тебя из-за пределов комнат, не разумеют» (сура «Худжурат», 49:4). Оказывать почтение лежащему в могиле - это все равно, что проявлять к нему уважение при жизни».

Абу Джа'фар поверил словам Имама Малика, затем он спросил: «Куда нам повернуться, совершая ду'а: в сторону кыблы или в сторону Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям)?» Имам Малик (рахматулЛахи 'алейхи) ответил: «Зачем же ты станешь поворачивать свое лицо куда-то еще, кроме Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям)? Разве не он перед Аллахом в день кыямат станет средством спасения для тебя и для твоего праотца Адама ('алейхи салям)? А посему ты повернись лицом к нему. Попроси твоего Господа, чтобы он стал твоим заступником, и тогда есть надежда, что он заступится за тебя. Ведь не случайно Всевышний Аллах повелел: «Если бы они, поступив несправедливо по отношению к себе, пришли к тебе и попросили прощения у Аллаха, если бы Посланник попросил прощения за них, то они нашли бы Аллаха Принимающим покаяния и Милующим» (сура «Ниса», 4:64) (Кади 'Ияд «Тартиб аль-Мадарик», 2/101; Хайтами «аль-Джавхаруль-Муназзам»,

28. Мухаммад ибн Ахмад аль-Матарри рассказывает: «Комнаты Посланника Аллаха и его жен, да будет Аллах ими доволен, были смежными с мечетью. Когда люди приходили навестить Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям), они приветствовали и произносили ду'а, повернувшись в его сторону. В это время кыбла находилась у них за спиной. Да благословит Аллах и приветствует его и двух его сподвижников, упокоившихся рядом с ним. Аминь!

Точно так же, как кыбла остается у людей за спинами, когда они слушают хутбу во время пятничных и праздничных намазов, так и оставлять кыблу за собой, приветствуя Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям), тоже является мустахабом» (Джамалетдин ибн Мухаммад аль-Матарри «ат-Та'риф бима Анастуль-Хиджра мин Ма'алими Дариль-Хиджра», стр. 22).

Имам Навави в «аль-Идахе», рассматривая правила приличия при посещении могилы Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) и двух его

друзей – Абу Бакра и Умара (радыялЛаху 'анхума), говорит так: «Исполняя эти адабы, повернемся лицом к изголовью Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) и попросим его стать нашим заступником перед Господом в День воскресения».

Рассказав историю о том, как один бедуин посетил могилу нашего Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям), Навави (рахматулЛахи 'алейхи) далее продолжает: «...Посетитель затем подошел к изголовью Пророка (сал-лялЛаху 'алейхи ва саллям) встал между могилой и ближайшей колонной, повернувшись к кыбле, восхвалил Аллаха и прочитал ду'а за себя, своих родителей, родных, наставников, братьев и за всех мусульман» (Навави «аль-Идах», стр. 454).

Ибн Хаджар аль-Хайтами в «аль-Джавхаруль-Муназзама» пишет: «То, что посетители могилы Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) встают лицом к нему, оставляя кыблу за собой, является мустахабом. Многие ученые сочли это приемлемым».

Камаль ибн Хумам отвергает переданный от Абу Ханифы (рахматулЛахи 'алейхи) риваят о большей предпочтительности поворачиваться лицом в сторону кыблы во время посещения могилы Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) и в доказательство приводит риваят от Ибн 'Умара (радыялЛаху 'анху), нашедший свое место в «Муснаде» Абу Ханифы (рахматулЛахи 'алейхи): «Во время посещения — мустахабом является обращение лицом к могиле» (Ибн Хумам «Шарх Фатхуль-Кадир», 3/180).

Ибн Хумам говорит: «Человек, пришедший посетить могилу Посланника Аллаха (саллял-Лаху 'алейхи ва саллям), встанет лицом в сторону его благословенной могилы, вознесет хвалу Всевышнему Аллаху, прочитает ду'а во спасение Его Посланника, и после этого совершит ду'а за себя, своих родителей и любимых. Он попросит Всевышнего Аллаха заступничества Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) и, еще раз прочитав салават, завершит свой ду'а» (Ибн Хумам «Шарх Фатхуль-Кадир», 3/187).

Также Ибн Хаджар аль-Хайтами говорил: «Человек, пришедший посетить священную могилу, сначала приветствует Абу Бакра и 'Умара (радыялЛаху 'анхума), после этого возвращается к тому месту, где стоял в начале, и, повернувшись лицом к Пророку (саллял-Лаху 'алейхи ва саллям), попросит своего Господа сделать его своим заступником в День воскресения» (Хайтами «аль-Джавхаруль-Муназзам», стр. 147-148).

Фирузабади так поясняет адабы посещения могилы Посланника Аллаха (саллялЛаху алейхи ва саллям): «К священной могиле заходишь со стороны кыблы, затем нужно остановиться в двух метрах от могилы и подождать.

...Посетитель совершает ду'а за себя и всех верующих. После этого, подвинувшись на полметра вперед, приветствует Абу Бакра (радыялЛаху 'анху), затем ступает вперед ещё на полметра и приветствует 'Умара (радыялЛаху 'анху).

После этого он возвращается к прежнему месту, обращается в сторону Пророка (саллял-Лаху 'алейхи ва саллям) и просит своего Господа сделать его своим заступником в День воскресения. Затем он возносит ду'а о спасении себя и своих родителей. Постарается умножить свое смирение и чистосердечие» (Фирузабади «ас-Саляту валь-Башару фи'с-Саляти 'аля Хайриль-Башар», стр. 162).

В «Фатава аль-Хиндия» дается такое пояснение: «Когда кто-то пожелает посетить могилу, пусть дома прочитает намаз в два ракаата. Читая в каждом ракаате суру «аль-Фатиха», «Аят аль-Курси» и три раза суру «аль-Ихляс», пусть воздаяние за это посвятит усопшему. Благодаря этому действию, Всевышний Аллах воздаст читавшему намаз много савабов и ниспошлет в могилу усопшего луч света. После этого, придя на кладбище, этот посетитель снимет свою обувь, повернется спиной к кыбле и лицом к могиле, а затем скажет: «О, обитатели могил! Да ниспошлет вам Всевышний Аллах свое приветствие! Пусть Всевышний Аллах простит нас и вас. Вы ушли раньше нас, и мы уйдем за вами». Когда будет совершать ду'а, он повернется в сторону кыблы и так произнесет молитву. То же самое сказано и в «Хизанатуль-Фатава» («Фатава аль-Хиндия», 5/350).

Говоря об адабах посещения могил, Ибн 'Абидин говорит: «...Нужно приветствовать словами «ассаляму 'алейкум». Приветствие в виде «'алейкум салям» считается нежелательным. Не случайно в хадисе приводится в таком виде: «ассаляму 'алейкум, верующий народ этой земли! ИншалЛах, в скором времени и мы присоединимся к вам. Прошу у Аллаха прощения за нас и за вас». После этого посетитель совершает ду'а, стоя на ногах. А если он захочет присесть, то должен садиться подальше или поближе в зависимости от того, как обычно садился при жизни усопшего» (Ибн 'Абидин «Радд аль-Мухтар», 5/368).

Шафи'итский ученый Хатыб аш-Ширбини в своей книге «Мугниль-Мухтадж» дает такие пояснения: «Тот, кто посещает могилу, после чтения Куръана совершает ду'а за упокой души усопшего, в надежде, что его молитва будет принята, так как совершенная молитва приносит пользу умершему. Больше вероятность принятия ду'а, совершенного после чтения Куръана. Во время ду'а лучше повернуться в сторону кыблы, хотя некоторые ученые из Хорасана и говорили, что мустахабом будет повернуться в сторону усопшего» (Аш-Ширбини «аль-Мугниль-Мухтадж», 1/365).

Из приведенных до этого момента изречений становится ясно, что одна часть ученых сочла необходимым во время совершения ду'а поворачи-

ваться в сторону кыблы, опираясь при этом на те риваяты, в которых говорится о предпочтительности этого, за исключением некоторых случаев, когда ду'а совершается во время еды и питья, при посещении туалета или во время хутбы пятничной молитвы. А другая же часть ученых высказалась за то, чтобы во время ду'а смотреть в сторону могилы. При этом они опирались на те риваяты, в которых указывается, что во время посещения могил Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям), совершал ду'а, повернувшись в сторону могилы...

Достопочтенная 'Аиша (радыялЛаху 'анха) объясняет так: «Когда в моем доме были захоронены Посланник Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) и мой отец Абу Бакр (радыялЛаху 'анху), я могла спокойно открывать свое покрывало. Ведь один из них был моим мужем, а другой — моим отцом. Однако, когда в моей комнате был захоронен 'Умар (радыял-Лаху 'анху), я стала укрываться, поскольку стеснялась его» (Ахмад ибн Ханбаль «Муснад», № 25600; «аль-Джавхаруль-Хайтами Муназзам», 8/26; Хаким «Мустадрак», 3/61. Хайтами говорит, что передатчики этого хадиса достойны доверия).

Ибн Хаджар (рахматулЛахи 'алейхи) в своем труде под названием «Тахзиб ат-Тахзиб» передает от Абу 'АбдулЛаха Хакима ан-Нисабури: «Я слышал, как Абу Бакр Мухаммад ибн аль-Муаммиль ибн аль-Хасан ибн 'Иса рассказывал: «Однажды мы с группой шейхов, в которую входили имам Абу Бакр ибн Хузайма (рахматулЛахи 'алейхи) и его свояк 'Али ас-Сакафи (рахматулЛахи 'алейхи), поехали посетить могилу 'Али ибн Муса ар-Риза в городе Тусе. Ибн Хузайма (рахматулЛахи 'алейхи) до такой степени выказал свое смирение и почтение перед могилой, что мы были сильно удивлены этим» (Ибн Хаджар «Тахзиб ат-Тахзиб», 7/388. Этот риваят является достоверным, доведен через непрерывную цепочку передатчиков).

Имам Шамсуддин Захаби в «Му'джам аш-Шуюх», рассказывая о жизни Ахмада ибн 'Абдульмуъмина аль-Казвини, говорит следующее: «Ахмад ибн 'Абдульмуъмин много раз повторял нам, что Абу Джа'фар Сайдаляни передал в письменном виде от Абу Али Хаддада, а он устно передал от Абу На'има Хафиза, от 'Абдул- Лаха ибн Джа'фара, от Мухаммада ибн 'Асыма, от Абу Усамы, от 'УбайдулЛаха, от Нафи', от Ибн 'Умара (радыялЛаху 'анхум): «Ибн Умар (радыялЛаху 'анху) считал макрухом дотрагиваться руками до могилы Пророка аллялЛаху 'алейхи

Как передано от его сына 'АбдулЛаха ибн Ахмада, когда у Ахмада ибн Ханбаля попросили дать вердикт по вопросу о приемлемости дотрагиваться руками до могилы Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) и целовать ее, он сказал, что не видит к этому никаких препятствий» (Шамсуддин Захаби «Му'джам

аш-Шуюх», 1/72)...

Мы уже ранее приводили риваят о том, как Имам Малик воспрепятствовал халифу Абу Джа'фару повышать голос рядом с могилой Пророка (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) (Риваят под 26-м номером). Мы знаем, что когда у Имама Шафи'и (рахматулЛахи 'алейхи) появлялась какая-то нужда, он читал намаз в два рака'ата, а затем у изголовья могилы Имама А'зама (рахматулЛахи 'алейхи) совершал ду'а Всевышнему Аллаху о своей нужде, и его пожелания тотчас исполнялись (Риваят под 20-м номером).

Рассказывая о жизни ханафитского факиха из Египта, кады Баккара ибн Кутайбы (рахматулЛахи 'алейхи), Имам Захаби передает от Ибн Халликана: «Широко распространено известие о том, что у могилы Баккара ибн Кутайбы принимаются молитвы» (Захаби «Сияр А'лямин-Нубаля», 12/603; Ибн Халликан «Вафяатуль-'Аян», 1/280).

Итак, исходя из всех этих риваятов и высказываний учёных, можно сделать вывод, что наши праведные предки относились к умершим точно так же, как и при жизни. Именно поэтому, посещая могилы, они совершали ду'а за умерших, повернувшись лицом к могиле, в знак уважения к тому, кто покоится в этой могиле. Вот, например, Абу Аюб (радыялЛаху 'анху) от тоски по Посланнику Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) пошел к его могиле и положил свое лицо на могильную землю. Сабит аль-Бунани (рахматулЛахи 'алейхи) целовал руки Анаса ибн Малика, прижимал их к своему лицу и глазам, говоря, что эти руки дотрагивались до рук Посланника Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям). От переполнявшей их сердца любви к Пророку (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) благородные сподвижники спросили у него: «Может, нам следует совершать тебе сажда?» Пророк (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) ответил им: «Нет!» Если бы он дал свое согласие, они все совершили бы сажда Посланнику Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) точно так же, как братья поклонились Юсуфу ('алейхи салям) не ради поклонения, а из почтения к нему» (Табарани «аль-Му'джамуль-Кабир», 1/73).

Источником всех подобных поступков является исключительно переполнявшая сердца любовь к Посланнику Аллаха (саллялЛаху 'алейхи ва саллям). Ибо каждый мусульманин обязан любить Аллаха и Его Посланника (саллялЛаху 'алейхи ва саллям) больше, чем всех людей, своих детей и свое имущество, сильнее Рая и его хурий и даже больше самого себя лее того, Абу Бакра и Умара (радыялЛаху 'анхума) всех сахабов и тех, кто истинно идет по их пути, муъмины любят больше, чем себя. В этом нет ничего непонятного.

Из книги "Посещение могил (предписания шариата и правила приличия)"

#155 декабрь 2015/ МАУЛИД АН-НАБИ сафар - раби уль-авваль-1437

### ЛЮБОВЬ ВЕРУЮЩИХ К ПРОРОКУ МУХАММАДУ (МИР ЕМУ И БЛАГОСЛОВЕНИЕ)

Думается, что изначально любовь к Пророку Мухаммаду (мир ему и благословение) ниспосылается верующим людям в виде божественной благодати, и она дана только тем из них, кому Всевышний Аллах даровал веру в Себя.

Первое осмысление этой благодатной любви, которая зарождается в глубине человеческого сердца и отражает истинные чувства к Аллаху и Посланнику Его (мир ему и благословение), начинается с произношения Шахады. Затем продолжается с исполнением пяти ежедневных обязательных намазов, где при совершении второго и последних ракаатов произносятся слова ташахуда и салавата Посланнику Аллаха (мир ему и благословение).

Эта благословенная любовь к избранному Всевышним Создателем Пророку Мухаммаду (мир ему и благословение) вызывает в сердце каждого верующего трепет и желание искать знания как о самой вере в Единого Творца, так и о жизни самого Посланника (мир ему и благословение) начиная с момента рождения и заканчивая его земной миссией и переходом в мир иной.

При этом наша любовь к Посланнику Аллаха (мир ему и благословение) будет неполной и недостаточно искренней, если мы ограничимся только знанием о его жизни и нравственности и не станем сами придерживаться тех же духовных черт характера, добродетельных и благородных, которые были присущи нашему Пророку (мир ему и благословение). Этого можно добиться, лишь сделав Пророка (мир ему и благословение) и его деяния примером в следовании по пути Аллаха, а его благородный нрав – своим нравственным ориентиром. Для этого мы должны шаг за шагом, день за днём искоренять в себе желание следовать искусам, быть довольным своей жизнью со всеми её сложностями и делать каждодневный выбор в сторону света, добра и любви к Аллаху и Его Пророку (мир ему и благословение), молясь и создавая в своей душе благочестивые мысли. Никто другой за нас это делать не будет. Лишь молитва и салават Пророку (мир ему и благословение) делают человека чище и добродетельнее, именно они соединяют верующего невидимыми нитями с Создателем и пронизывают любовью Всевышнего Творца, объединяя с теми, кто искренне любит Аллаха и Его Посланника (мир ему и благословение).

Сообщается, что Посланник Аллаха



(мир ему и благословение) сказал: «Не уверует ни один из вас до тех пор, пока я не стану более любимым для него, чем его дети и его родители, и все люди (на свете)»(Бухари, Муслим).

Но как мы можем сделать так, чтобы эта любовь стала для каждого из нас внутренней потребностью и начала проявляться извне в реальной действительности? Прежде всего нужно быть похожим в делах своих и намерениях на того, кого ты любишь больше всех людей на свете, и уповать на волю и милость Всевышнего Создателя. Кроме того, каждому из нас нужно чувствовать любовь к Посланнику (мир ему и благословение), являющемуся вестником блага, призывающему к Аллаху с Его дозволения.

Всевышний ниспослал ему Свою Книгу, Священный Коран, указал нам через Пророка (мир ему и благословение) Свою истинную религию и Свой прямой путь. Невозможно не любить того, кто является любимцем Самого Аллаха! В соответствии с нашей религией мы любим Мухаммада (мир ему и благословение), которого Всевышний Аллах избрал посланником и последним пророком, и воздаём ему хвалу, как воздал её ему Аллах и повелел нам восхвалять Его про-

Любовь Аллаха к Мухаммаду (мир ему и благословение) была проявлена и в том, что ему не только был ниспослан Коран, но он сам был воспитан Кораном, после чего воспитывал других людей

посредством Священной Книги. Доведя нрав Пророка (мир ему и благословение) до совершенства, Аллах Всевышний сказал (смысл): «...И, поистине, ты – (человек) великого нрава» (Коран, сура «Калам», аят 4). После этого Посланник Аллаха (мир ему и благословение) поведал людям, что Аллах любит в Своих рабах достойные нравственные качества и недоволен всем низким и безнравствен-

Личные качества Пророка (мир ему и благословение) стали важным фактором в том, что он своим поведением, добрыми делами и наставлениями оказывал и оказывает воздействие на души каждого из нас. Его повествования побуждают нас размышлять о жизни, требовать у себя отчёта за свои дела, думать о том, что нас ждёт после смерти, и готовиться к отчёту в Час расплаты.

Сообщается, что Посланник Аллаха (мир ему и благословение) сказал: «Вы не войдёте в рай, пока не уверуете, а не уверуете вы до тех пор, пока не станете любить друг друга. Так не указать ли мне вам на то, что приведёт вас к взаимной любви, если вы будете делать это? Распространяйте между собой мир (слова приветствия)» (Бухари, Муслим).

Так давайте же будем следовать этим добрым наставлениям!

- Будем стараться делать добрые дела, давать добрые советы, когда за ними обращаются к нам братья и сёстры по
  - Будем поддерживать хорошие от-

ношения с другими людьми, распространять приветствия, посещать больных и провожать покойных. Будем сохранять хорошие отношения с близкими и родными, соседями и коллегами по работе, независимо от того, являются они мусульманами или нет.

• Будем проявлять достойное внимание и уважение к родителям и другим пожилым людям. Станем снисходительными к слабым и немощным людям, воспитаем в себе желание прощать обиды и не замечать чужие недостатки.

• Будем готовы оказывать благодеяния другим, стремиться к совершению одобряемого Шариатом.

Разве не любовь к другому человеку побуждает нас угощать гостей, принимать приглашения других? Что если не любовь к ближнему побуждает нас обращаться с мольбами за пригласившего, а также за всех тех, кто нуждается и просит о сочувствии и помощи?

По милости Аллаха видевший Посланника (мир ему и благословение) испытывал перед ним почтительный страх, общавшийся с ним любил его больше всех людей, описывавший его говорил: «Ни раньше, ни позже не видел я подобного ему». Как же нам не любить нашего Пророка (мир ему и благословение), зная о любви к нему Всевышнего Аллаха, познавая его жизнь из разных источников, проникаясь его наставлениями, его делами, его нравственными качествами и следуя Шариату, который он принёс с собой? Шариат действует по настоящий день и будет действовать до Конца света в разных странах, где жили, живут и будут жить по велению Аллаха мусульмане, которых уже более одного миллиарда шестисот миллионов человек.

Помощь и милость Аллаха всегда с теми, кто любит Пророка (мир ему и благословение). Она остаётся с теми, кто доверился всем его наставлениям, кто пошёл за ним и последовал ему во всём, руководствуясь Сунной Пророка (мир ему и благословение). И мы смиренно попросим Всевышнего Аллаха проявить безграничность Его милосердия ко всем нам. Просим помочь нам в том, чтобы мы, оставаясь на пути Аллаха, следовали во всём примеру Посланника Аллаха (мир ему и благословение). Мы просим позволить любить Аллаха и Его религию, просим, чтобы Он не лишил нас Своей милости, наши сердца – любви к Нему и Его посланнику (мир ему и благословение), а наш разум – мудрости и познания всего, что ведёт ко всему этому.

Фатима ДАДАЕВА,

#### Эти люди могут считать себя потомками Мухаммада, салаллаху алейхи ва саллям

Термином «саййид» обозначают людей, являющихся потомками Посланника Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям). В лексическом смысле слово «саййид» означает «господин, лидер, благочестивый». Что же касается слова «шариф», то оно означает знатное происхождение, которое так же восходит к Посланнику Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям).

«шариф» используются в отношении использоваться в отношении детей и дых людей Рая, и в этом хадисе исполькто происходит из рода Посланника Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям), то есть является потомком Али и Фатимы (радыйаллаху анхума). Если ребенок родился от родителей, которые оба относятся к потомкам Али и Фатимы, то такого ребенка называют «саййидус-

Во времена джахилии термины «саййид» и «шариф» использовались в отношении тех людей, которые происходили из знатных родов. Но после

Таким образом, термины «саййид» и прихода Ислама, эти два термина стали сан и Хусейн будут повелителями моловнуков Али и Фатимы (радыйаллаху анхума). Сначала этим термином называли Хасана, Хусейна, а также остальных детей Али и Фатимы. Но начиная с 4-го века хиджры, эти термины стали использоваться в отношении потомков Хасана и Хусейна.

Сообщается, что Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) сам лично дал этот титул Хасану (радыйаллаху анху) (Бухари, Фадаилюс-Сахаба, 22). В другом хадисе говорится о том, что Ха-

С 358 года хиджры (969) шарифами стали называть правителей Мекки из числа потомков Хасана (радыйаллаху анху), а саййидами стали называть правителей Медины, из числа потомков Хусейна (радыйаллаху анху). Таким образом, впервые между этими двумя терминами возникла разница. Однако в Хиджазе и в остальном Исламском мире эти термины на протяжении истории использовались как синонимы.

#### Какие шутки были особенно любимы Пророком Мухаммадом?

Мы являемся общиной пророка, который обладал остроумием, был улыбчив и любил шутить, не преступая при этом границ дозволенного. Если мы посмотрим на жизнь Посланника Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям), то мы увидим, что в ней всегда было место добрым шуткам и остротам. Даже были те, кого удивляла способность Посланника Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) шутить. В одном из хадисов сообщается, что один человек сказал ему: «О, посланник Аллаха! Неужели и вы шутите?». На что Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) ответил: «Да, иногда и я шучу, но я никогда не говорю ничего, кроме истины» (Тирмизи, Бирр, 57).

Передается от Анаса ибн Малика, что однажды к Посланнику Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) пришла пожилая женщина и попросила его сделать дуа, чтобы она попала в Рай. На это Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) сказал ей: «Пожилые женщины не войдут в Рай». Увидев, что женщина очень расстроилась от услышанного, он пояснил: «Пожилые женщины войдут в Рай молодыми».

Также Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) советовал супругам иногда шутить друг с другом. Анас (радыйаллаху анху) передает: «Когда Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) находился со своими женами, то он был самым приветливым и самым шутливым человеком». Так же сообшается, что Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) любил шутить и с детьми. Передается от Анаса (радыйаллаху анху), который говорил: «Обращаясь ко мне, Посланник Аллаха в шутку говорил: «Йа зульузунейн» (О, обладающий двумя ушами)».

Что же касается шуток, совершаемых руками или травмоопасными предметами, то они являются запрещенными. В одном из хадисов говорится: «Тот, кто укажет на своего брата куском железа (чтобы испугать его), того будут проклинать ангелы до тех пор, пока он не прекратит это» (Рийадус-Салихин, III, 293).

Необходимо избегать чрезмерности в шутках, так как чрезмерный смех может стать причиной пустого времяпрепровождения, небрежности в выполнении важных обязанностей, а также очерствения и почернения сердца. Поэтому Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) категорически запрещал шутки, которые могли бы привести к вражде, посягающие на честь и достоинство человека; а также котосодержат злословие, кле издевательства и необоснованные предположения. В сущности, подобное уже выходит за рамки шутки. Поэтому в своих шутках Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) говорил только правду, никогда никого не пугал, и никогда никого не высмеивал и ни над кем не издевал-

■ ISLAM-TODAY

# 10 любимых продуктов Пророка (саллаллаху алейхи ва саллям)

1. ЯЧМЕНЬ. Употребление ячменя позволяет очистить организм от множества вредных веществ, налаживает



пищеварение и способствует росту в кишечнике полезных бактерий.

**2. ФИНИКИ.** Пророк говорил, что дом без фиников не имеет еды. Финики полезны для волос и кожи, их употребле-



ние помогает избежать проблем со зрением и предупреждает заболевания печени. Также они полезны для сердца.

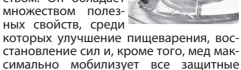
**3. ИНЖИР.** Инжир помогает регулировать пищеварение и помогает при усталости, повышает концентрацию.



4. ВИНОГРАД. Пророк любил виноград, который очищает кровь, увеличивает бодрость, укрепляет почки и очищает кишечник.



**5. МЕД.** Мед считается лучшей едой, напитком и лекарством. Он обладает множеством полезных свойств, среди



функции любого организма и может под-

**6. АРБУЗ.** Посланник Аллаха, саллаллаху алейхи ва саллям, говорил, что арбуз особенно полезен для здоровья беременных женщин. Он содержит

нять иммунитет.



огромное количество ферментов, поэтому великолепно усваивается кишечником, помогая его нормальной работе. Пророк говорил: «Любая из ваших женщин, которая употребляет арбуз, будучи беременной, обязательно родит ребенка, красивого внешне и с хорошим характером».

7. МОЛОКО. Посланник Аллаха, саллаллаху алейхи ва саллям, говорил: «Я не знаю никакой еды и никакого пи-



тия, которое могло бы сравниться с молоком по чистоте». Молоко укрепляет спину, мозг, улучшает зрение и память.



8. ГРИБЫ. Посланник Аллаха, саллаллаху алейхи ва саллям, говорил, что грибы являются хорошим средством для глаз. Гри-

бы представляют собой очень питательный, сытный, легко перевариваемый продукт питания для организма.

9. ОЛИВКОВОЕ МАСЛО. ОЛИВКОВОЕ МАСЛО ПРЕДставляет собой прекрасное средство для кожи, волос, отлагает про-



цесс старения и способствует правильному пищеварению.



10. ГРАНАТ. Пророк (мир ему и благословение) сказал, что гранат очистит от шайтана и злых намерений в течение 40 лней.

Сайда ХАЙАТ

# Кого Посланник Аллаха (саллаллаху алейхи ва саллям) назвал своим врагом?

"Совершает ли человек грех, если в порыве эмоций может оскорбить или задеть словами свою супругу, детей и или своих знакомых, употребив при этом не самые лучшие выражения?"

Ислам всячески порицает оскорбление, унижение, притеснение и обиду других людей, всегда призывая к справедливости и равноправию. Как бы банально это ни звучало, но Ислам призывает потомков Адама быть

человеком в полном смысле этого слова, а не опускаться ниже той планки, которую установил сам Всемогущий Творец. Тем более, если этот человек считает себя верующим. Поэтому любые слова, ведущие к обиде, унижению

вашего собеседника, не зависимо от того, близкий он вам или просто прохожий на улице, считаются не позволительными с точки зрения Ислама.

Благословенный Посланник Аллаха (мир ему и благословение Аллаха) уделял данному вопросу серьезное внимание, и сказал своей умме: «Я враг тому, кто притесняет и доставляет неудобства другим» (аль-Хинди Канзуль-Уммаль, IV /

В другом хадисе Пророк сказал так: «Ругаться на мусульманина - это фиск (явный греховный поступок), драться же с ним – это куфр (неверие)» (Муслим, 1/325).

Соответствующие же выводы делать вам самим.

■ Ихсан КЫШКАРОВ

### Носил ли Пророк Мухаммад тюбетейку?

Ношение тюбетейки или чалмы является мубахом и не является фардом. Любой человек свободен в выборе, носить ему тюбетейку или нет, так как ислам не вменил в обязанность мусульманам ношение тюбетейки или чалмы. Однако совершение намаза с чалмой на голове считается сунной.

В одном из хадисов говорится: «Два ракаата намаза, совершенные в чалме, лучше, чем семьдесят ракаатов, совершенных без чалмы». И хотя, по мнемногих мухаддисов, ный хадис является слабым, тем не менее, совершение намаза в чалме принято считать одним из адабов намаза. Что касается длины чалмы, то по этому поводу нет никаких конкретных установлений. Длина чалмы, как правило, определяется обычаями той или иной местности. Что касается вопроса о том, может ли тюбетейка

заменить собой чалму, то по этому поводу существуют разногласия. По мнению Ибн Хаджара, тюбетейка не может заменить собой чалму. Однако в книге «Бугйатуль-Мустаршидин» говорится о том, что тюбетейка заменяет собой чалму.

Таким образом, можно сказать, что Посланник Аллаха (салаллаху алейхи ва саллям) придавал большое значение ношению чалмы, но также носил и просто тюбетейку, не наматывая на нее чалму.



#155 декабрь 2015/ МАУЛИД АН-НАБИ Сафар - раби уль-авваль-1437

Согласно упомянутому решению, самые храбрые из юношей и мужчин арабских родов города Мекки вечером собрались у дома нашего достопочтеннейшего господина и окружили его.

### **Период** хиджры

А благороднейший Посланник вышел из своего дома и прочитал аят: "Ва джа'альна мин байна айдихим саддан ва мин хальфихим саддан фаагшайнахум фахум ля юбсырун" и спокойно ушел. Все, кто окружил дом, оказались в глубоком сне. Пройдя немного, он встретился с Абу Бакром ас-Сиддиком, и они вместе покинули город.

Для того, чтобы их враги, пустившись за ними в погоню, не обнаружили и не привезли их обратно в Мекку или, чтобы не свершилось какое-нибудь неподобающее дело, они спрятались в пещере на горе "Саур" и три дня жили там.

Сын Абу Бакра 'Абдуллах с наступлением темноты приходил к ним ночевать и рано утром после сухура уходил обратно в город. И поэтому население города Мекки не знало, что он ночует в пещере. Он рассказывал им все новости и события, которые происходили в городе. А каждый день утром раб Абу Бакра ас-Сиддика Амир ибн Фухайр перед пещерой прогонял стадо овец и таким образом заметал следы ног 'Абдуллаха.

Когда страсти чуть улеглись и арабы прекратили поиски, они вышли из пещеры на дорогу, ведущую в Медину, и направились в путь. Раб Абу Бакра ас-Сиддика Амир ибн Фухайр стал проводником. Еще один многобожник, араб по имени Абдуллах ибн Урайкыт был вместе с ними.

Наш достопочтеннейший господин, чтобы довести свои распоряжения другим и выполнить свои обязательства перед сподвижниками, в своем доме в Мекке оставил 'Али (да будет доволен им Аллах).

После ниспослания пророчества наш достопочтеннейший господин прожил в Мекке 13 лет (по исламскому летосчислению) и тогда ему было 53 года.

В 622 году по христианскому летоисчислению, 8-го дня раби' аль-авваля, в понедельник, они, целые и невредимые, доехали до деревни Куба, которая была в нескольких километрах от Медины. В понедельник, вторник, среду и четвергони были в этой деревне и 12 раби' аль-авваля, в пятницу, направились в Медину. Перед выездом они совершали пятничный намаз с очень совершенной проповедью.

Хиджра нашего достопочтеннейшего господина, "Гордости посланников" – одно из самых великих событий. Причина этого – притеснения и преследования со стороны многобожников последователей Ислама и их желание обрести возможности свободного и

своевременного исполнения религиозных обрядов и призыва к Исламу. Ислам тогда прославился в Аравии, различные арабские племена толпами приходили к Пророку, давали ему клятву и принимали Ислам, Распространилась надежда [на спасение] до самых дальних и диких уголков света, с

ся в детстве и вместе вырос, друзей, с которыми он жил до сорока лет душа в душу, родину предков, родной город, родной дом и все необходимые для жизни вещи, чужие для него люди встретили с великой радостью и были готовы ради него на всё. Они видели пользу даже в пыли на его ногах и были готовы ради него пожертвовать всем, что они имеют. И все это для них было – ничто [по сравнению с Мухаммадом]!... Насколько несчастны из них первые, настолько же счастливы – вторые.

обращая своё лицо на "Байт аль-Макдис". Был объявлен обязательным пост в месяц Рамадан. В городе начали раздавать фитр-садака и совершать праздничные намазы, и была объявлена обязательной выплата закята. Как было нелегко нашему достопочтеннейшему господину в Мекке от притеснений многобожников, так и в Медине ему стало нелегко от действий иудеев и известных среди мусульман лицемеров. В том же году было известное сражение при Бадре. В этой битве сражагорода. В сражении преимущество было на стороне мусульман, враги ничего не добились и вернулись назад.

Шестой год. Наш достопочтеннейший господин со своими 1500 сподвижниками в месяце зу аль-Ка'да отправился в путь из Медины в Мекку с намерением совершить 'умру. Но услышав про это, многобожники, выдумывая разные предлоги, решили воспротивиться этому и не впускать его в Мекку. Они подготовились к этой встрече

# 

### (ДА БЛАГОСЛОВИТ ЕГО АЛЛАХ И ДА ПРИВЕТСТВУЕТ)

призывом "хаййа 'аляль фалях!", сотрясая престолы. По этой причине упомянутое выше великое событие считается началом истории Ислама, и таковым оно и должно быть.

Известие о том, что Посланник Аллаха покинул Мекку и направился в Медину, какимто образом достигло Медины. Когда это стало известно, такая радость охватила мединцев, что немыслимо описать. Этого они и сами не смогли бы объяснить.

Чтобы встретить Пророка, население Медины каждый день выходило на дорогу и смотрело в сторону Мекки. Они уходили оттуда только тогда, когда начиналось время знойной жары.

И вот однажды, когда они его долго ждали и не дождавшись, ушли, один иудей, который сидел, забравшись на высокое место, увидел путников и во весь голос закричал: "Эй, люди! Видно тех, кого мы ждем!". Когда услышали этот голос, весь город встрепенулся от радости, дети, женщины, рабы и рабыни побежали встречать его, а молодые люди и мужчины, взяв свое оружие, тоже пошли к нему навстречу. Они встретились в местечке под названием Харра. Кто пеший, а кто верхом, они окружили нашего достопочтеннейшего господина, соревновались друг с другом, чтобы держать поводья его верблюда, со всех горон произносили а женщины и дети громко читали стихи. И в такой обстановке всеобщей любви и уважения, наш достопочтеннейший господин, "Гордость пророков" оказал честь Медине.

Это удивительное дело!... Человека, вынужденного оставить своих родственников и товарищей, с которыми он вместе играл, вместе веселил-

# Медина и важные события

Когда они были в месте под названием Куба, наш достопочтеннейший господин, "Гордость вселенной" основал там мечеть, а когда он переселился в Медину, построил мечеть Харам. Эти мечети представляли собой огороженные четырьмя стенами в человеческий рост площадки. Они были прикрыты [пальмовыми листьями и ветвями] сверху, чтобы была тень и не пекло солнце.

Наш достопочтеннейший господин, благороднейший Посланник, как только обосновался в городе Медина, перевел свою семью из Мекки к себе. Они переехали вместе с семьей Абу Бакра ас-Сиддика.

Население Медины полностью приняло Ислам, а название города Ясриб, из-за глубокого уважения к благороднейшему Посланнику и в его память, переименовали на "Мадинат ар-Расуль". Поэтому он прославился этим названием

Первый год хиджры. Было установлено чтение азана для оповещения о наступлении времени обязательных намазов. Пришло повеление о войне с враждебными народами. Наш "Господин творений" сделал побратимами переселившихся из Мекки (мухаджиров) и своих мединских сподвижников (ансаров).

Второй год. Пришло повеление сделать киблой направление на Каабу в городе Мекка. В Медине наш достопочтеннейший господин 12 месяцев читал свои намазы,

лись сам наш достопочтеннейший господин и его сподвижники. В этом сражении армия мусульман состояла из 313 человек, а армия многобожников – из 950. Слава Аллаху, армия многобожников была разгромлена, мусульмане победили, а командующие их армией погибли. Это событие произошло 17 числа месяца Рамадан.

Третий год. В этом году было сражение при горе "Ухуд". Из-за вредительских действий лицемеров, у мусульманских войск на этот раз были обнаружены признаки поражения. В сражении погибли более 70 сподвижников, среди них был и сподвижник Хамза (да будет доволен им Аллах). В этом сражении нашему достопочтеннейшему господину выбили один из его благословенных зубов. Несмотря на это, он, собрав великую силу и храбрость, продолжал сражаться, а его сподвижники тоже как львы бросались на врага. И тем нанесли врагу большой урон. Мусульмане в этом сражении хотя и не победили, однако этими действиями пресекли планы противника напасть на Медину, многобожники были вынуждены уйти обратно в Мекку. И при этом они очень спешили, опасаясь, что мусульмане станут их преследо-

Пятый год. В этом году было сражение "Хандак" (сражение у рва), известное как "Ахзаб". Тогда арабы из племени Курайш, иудеи из племени Бану Надыр, люди из Гатафан и многих других племен, объединившись, пошли в поход против мусульман. Они добрались до Медины и окружили город. А мусульмане до этого, по совету Сальмана аль-Фариси, вырыли ров у

Когда они добрались до места под названием Худайбия, наш достопочтеннейший господин направил 'Усмана ибн 'Аффана (да будет доволен им Аллах) к многобожникам и велел сказать им, что он пришел не с войной, а с намерением посетить Каабу и совершить 'умру. Но многобожники остались верны ранее принятому своему решению и не соглашались с предложением нашего достопочтеннейшего господина. Мусульмане знали, что если будет война, то победа окажется за ними. Но наш достопочтеннейший господин пришел в Мекку и к Хараму Шарифу не с намерением воевать, а с целью договориться с мекканцами. После этих событий наш достопочтеннейший господин заключил договор с мекканскими многобожниками и вернулся обратно. По условиям этого договора мусульманам было разрешено на следующий год вновь прибыть в Мекку для совершения 'умры. Это событие стало известно под именем "Бай'ат Ридван"16 и "Сульх Худайбия".

Наш достопочтеннейший господин, когда вернулся из Мекки, написал письма правителям и царям соседних государств с призывом принять Ислам и направил к ним послов с этими письмами. Император Византии воздал надлежащие почести послу и принял письмо с уважением. А персидский царь Хосров, разорвал письмо на клочья и затоптал ногами. Наш достопочтеннейший господин, когда узнал об этом, сказал: "Пусть Всевышний разорвет царство Хосрова так же, как он разорвал это письмо".

**Седьмой год.** В этом году было известное сражение

"Хайбар", и эти земли [селения Хайбар] вошли в подчинение Исламу. Сподвижники, которые были вынуждены переселиться в Абиссинию, вернулись. Среди них был и Джа'фар ибн Абу Талиб. Согласно договору "Худайбия", Пророк с 2000 сподвижниками съездил в Мекку и представ перед курайшитскими многобожниками в великом и могущественном виде, совершил 'умру. И несмотря на то, что они старались всячески унизить его и отлучить от веры, наш достопочтеннейший господин совершил обход Каабы. После этого он вернулся

Восьмой год. В этом году был поход на Му'та. Так как был нарушен договор "Худайбия", наш достопочтеннейший господин, "Гордость всех созданий" со сподвижниками численностью около 10 тысяч человек в середине месяца Рамадан отправился в Мекку. Когда подъехали к деревне с названием "Абва", они встретили Абу Суфьяна ибн аль-Хариса и 'Абдуллаха ибн Абу Умайю, которые шли к ним навстречу. Они были из тех людей, которые больше всех проявляли враждебность к нашему достопочтеннейшему господину. Они оба приняли Ислам. Когда подъехали к месту с названием "Кадид", они встретили 'Аббаса с семьей, который еще не переселился в Медину. Наш достопочтеннейший господин велел ему отправить свою семью в Медину, а ему самому вместе с ним поехать в Мекку. Когда они подъехали к месту с названием Марр аз-Захран, дозорные задержали мекканцев Абу Суфьяна ибн Харба с товарищами, высматривавшими где что происходит, и доставили их к нашему достопочтеннейшему господину. Абу Суфьян тогда принял Ислам. Исламские войска, во главе с нашим достопочтеннейшим господином, в пятницу, утром 21 числа месяца Рамадан (по христианскому летосчислению – 630 год, по григорианскому календарю – 12 января, по римскорусскому – 9 января), не встретив никакого сопротивления, читая "Инна фатахна", вошли в Высокочтимую Мекку. Когда они оказались в городе, наш достопочтеннейший господин очистил Высокочтимую Каабу от языческих идолов и изваяний, вошел в Каабу, а когда вышел из неё, совершил два ракаата намаз, выпил воду зам-зам и сел у священной Каабы. Весь народ, ища ответ на вопрос: "Как будут судимы те, кто его обидел и кто заставил его оставить родные места?" вытягивая вперед головы, пристально смотрел на него.

Наш достопочтеннейший господин, "Гордость послан-

цев" объявил всеобщее помилование и этим своим решением обрадовал весь народ, а затем огласил своё высочайшее повеление о том, что никто не будет преследоваться. После этого он прочитал в очень милой и приветливой форме проповедь, разъяснил многие положения шариата и дал памятные наставления. А после этого он принял клятву с мужчин, а перед этим – с женщин. Потом, когда все дали клятву, Биляль-хазрат с крыши Каабы провозгласил азан. Это, наверное, был первый азан, который мусульмане прочитали в Высокочтимой Мекке открыто и громко, не опасаясь никого. Когда Мекка оказалась в руках мусульман, племя Курайш полностью приняло Ислам, существовавшие ранее отличия в обычаях были рассмотрены и урегулированы, после чего, они начали жить как одна душа, как одно тело, в любви, дружбе и согласии.

После этих событий в Мекке были сражения "Хунайн" и "Таиф". Для прочтения проповеди, в Мединской мечети впервые был сооружён минбар.

Девятый год. Наш достопочтеннейший господин со своими сподвижниками вышел в поход против византийских народов. Только из-за того, что по этому поводу была весть, они с противником не встретились. Когда достигли места, где сейчас станция железной дороги в Хиджаз под названием "Табук", они остановились на отдых. Наш достопочтеннейший господин, посовещавшись с некоторыми местными племенами, построил в Табуке мечеть и потом вернулся обратно в Медину. На пути в Медину, Абу Бакр ас-Сиддик был направлен совершить хадж в Мекку и назначен его руководителем. Это был первый обязательный хадж, который был совершен в Исламе. Во время хаджа, хазрат 'Али прочитал начало суры "ат-Тауба" ("Покаяние"), и там были объявлены законы шариата.

Десятый год. Приходили послы из каждого племени Аравийского полуострова, чтобы дать клятву о том, что они приняли Ислам. В этом году, услышав, что наш достопочтеннейший господин собирается совершать хадж, люди из дальних и близких мест приходили в Медину. Они старались ходить вместе с нашим достопочтеннейшим господином, "Гордостью мирозданий" и совершать религиозные обряды так же, как и он.

25 зу аль-ка'да, в субботу, после обеда наш достопочтеннейший господин вместе с 90 тысячами мусульманских паломников отправился в Мекку. Вместе с ним были и его жены, по дороге к ним присоединились арабы из других племен в

бесчисленном количестве. 4-го дня зу аль-хиджа он вошел в Мекку и полностью совершил все обряды хаджа. В проповеди, которую он прочитал 9-го дня месяца зу аль-хиджа в долине 'Арафат, наш достопочтеннейший господин окончательно объяснил основные постулаты, которые отделяют истинную веры от лжи безверия, лично дал наставления быть внимательными и милосердными к своим женам.

Так как этот хадж был первым и последним хаджом в жизни нашего достопочтеннейшего господина после хиджры, он получил название "худжжат аль-Вада'". После того как наш достопочтеннейший господин пробыл в Мекке 10 дней, он направился в Медину.

**Одиннадцатый год.** Наш достопочтеннейший господин, гордость пророков и лучший из посланников, ушел из жизни, и прекратилось ниспослание божественных откровений (Инна лилляхи ва инна иляйхи раджи'ун).

### **Смерть Пророка**

В конце месяца сафар 11го года хиджры у нашего достопочтеннейшего господина проявился недуг, который усиливался. Когда ему стало плохо, люди собрались в мечети Пророка. Когда он узнал об этом, он вышел к ним при помощи двух человек, которые поддерживали его с двух сторон. Наш достопочтеннейший господин сел на минбар и дал очень выразительное наставление. Потом спустился с минбара и совершил полуденный намаз в качестве имама. Несколько раз сев на минбар, он читал проповедь, делал истигфар и молился за души погибших в сражении при горе "Ухуд". По его поведению чувствовалось, что он скоро покинет этот бренный

12 дня месяца раби альавваль, в понедельник (по григорианскому летосчислению - 632 год, по европейскому календарю – 7, а по римско-русскому календарю - 5 июня), во время духанамаза, завершив свой срок жизни, наш достопочтеннейший господин перешел в вечный мир. На второй день после смерти его похоронили на том же месте, где он умер – в комнате матери правоверных 'Айши (да будет доволен ею Аллах).

Сейчас это место – место зиярата (посещения) всех последователей Ислама – "Рауда-и муттаххара" и оно осталось внутри Мечети Пророка. Тогда ему было 63 года, на голове и бороде были заметны седые волосы.



# Нравственные качества и жизненный путь

Наш достопочтеннейший господин, "Гордость мирозданий" был человеком среднего роста, лицо у него было прекрасное, пшеничного цвета, открытое и сияющее, а борода редкая. Он был симпатичным, добрым, спокойным и выдержанным человеком. Пророк не говорил дурного слова или грубости, никого не обвинял, не принимал ничего сверх того, что позволяло его положение. Когда другие удивлялись чему-то, он вместе с ними удивлялся и улыбался, но он не смеялся громко. Когда люди говорили о мирском, он вместе с ними говорил о мирском, а когда люди говорили о вечном, он вместе с ними говорил о том же. Так как наш достопочтеннейший господин был очень щедрым человеком, ни на чью просьбу он не говорил: "Нет!". На ночь у него не оставалось ни одного дирхема, ни одного динара денег. Он не жил за счет милостыни, а полученные подарки возвращал обратно. Однажды был такой случай: он не подавал руку одному человеку, который протянул ему руку, чтобы поздороваться, таккак в руке у этого человека был изумруд. В основном он питался водой и финиками, он никогда не ел досыта, в своем жилище он проводил месяцы без разведения огня.

Смелость и храбрость у него были до такой степени, что во время сильного боя даже самые бесстрашные из его спожвижников держались рядом с ним. Кто бы ни умер, он ходил на его похороны как приглашенный человек. Он навещал сады своих сподвижников. Когда сидел, он не вытягивал ноги в сторону

кого-либо. Когда они сидели на коленях, старался не убирать свои колени в сторону. Он участвовал в беседах, поддерживал разговор, постоянно справлялся у своих сподвижников об их состоянии, часто совещался и прислушивался к ним. Навещал больных, спрашивал об их здоровье, а за тех, кто жил далеко, молился, когда слышал о смерти кого-то, он сильно горевал и читал: "Инна лилляхи ...", делал истигфар и молился за их души. Пророк не разделял людей на бедных и богатых, относился ко всем людям одинаково, принимал просьбы и исполнял их, носил только подходящую одежду, любил носить рубашку, сам штопал свою одежду, чинил себе башмаки, молол зерно на ручной мельнице, кормил кошек, с любовью относился к бедным и нуждающимся, много времени проводил среди них.

Он был очень приветливым, исключительно целомудренным и стыдливым, старался как можно больше прощать. Он не стоял, просто наблюдая когда другие работают, а помогал им, сам треножил своего верблюда. Он не любил, когда кто-то мешал людям. Он никогда не поднимал руку на своих жен, слуг, членов семьи, своих подчиненных, никогда не говорил им непристойных слов, во всем старался видеть хорошее, сторонился всего плохого, пил и ел только дозволенное, любил тыквенный суп. Он говорил: "Нет напитка выше молока". Он пил сидя и стоя, не возражал против разрешенных (мубах ) игр, говорил всегда любезно и к месту. Каждый понедельник и четверг соблюдал пост. А за неверных он молился, чтобы Всевышний направил их на истинный путь.

> (Из книги Ризаэддина Фахруддина "Мухаммад (да благословит его Аллах и да приветствует)")

|Статья опубликована при поддержке |компании АО "Казанский Гипронииавиапром"



420127, Г. КАЗАНЬ, УЛ. ДЕМЕНТЬЕВА, Д. 1,

т.: (843) 571-95-48

Шихаб ад-дин ал-Марджани

# ИСТИНА ВЕРОУЧЕНИЯ

Во имя Аллаха, Милостивого и Милосердного. Истина вероучения – убеждение её людей, хранимое от недостойных ее. Она – то, с чем пришел истинный шариат, и о чем заявили Книга и сунна в том виде, как передано, в пределах, о которых было объявлено в утверждении того, что утвердил Он, и отрицании того, что отвергал Он, и молчание о том, что есть кроме этого, и вверение знания о сущности подразумеваемого из сокровищниц Его милостей и замеченного из тайников Его познаний Аллаху Всевышнему и тому, кого Он оповестил из Своих посланников, пророков и угодников (святых). Это есть все должное (ал-ваджиб) в разделах вероубеждений и основах правил.

Ведь Он, Всевышний, уже ниспослал нам то, в чем нам надлежит быть убежденными, из сущностей Его описаний и тонкостей Его имен, разъяснил видение Своей самости (зат), полноту Своих атрибутов, очевидность Своего существования и Своей яйности (аниййа), совершенство Своего единства Своей действенности (фи'лиййа). Сказал Он: "Разве об Аллахе сомнение, Творце небес и земли?" (14:10) , "Аллах – свет небес и земли" (24:35), "Он – Аллах в небесах и на земле" (6:3), "Свидетельствует Аллах, что нет божества, кроме Него, и ангелы, и обладающие знанием, которые стойки в справедливости: нет божества, кроме Него, великого, мудрого!" (3:18), "Скажи: "Он – Аллах – един, Аллах, вечный; не родил и не был рожден, и не был Ему равным ни один!" (112:1-4). Он – "живой, сущий!" (3:2), "прощающ, милосерд!" (10:107), "высокий, великий!" (2:255), "богат" (6:133), щедрый (см. 82:6), "знающий, мощный!" (30:54), "всеслышащий, всевидящий!" (17:1), "покровитель, славный!" (42:28), вечный (ал-кадим) , "славный" (85:15), произведший (ал- мухдис), дающий существование (алмуджид), начинающий [творение] (ал- мубди'), возвращающий (ал-му'ид), "совершитель того, что пожелает" (85:16/11:107), "И у Него – знание о Часе" (43:85), "Знание о нем – только у Аллаха" (7:187), "Ведь Аллах – податель надела, обладатель силы, мощный!" (51:58), "Разве же не знает тот, кто сотворил, а Он -. сведуший" проникающий, (67:14), "Не спрашивают Его о том, что Он делает, а их спросят" (21:23), "А Аллах говорил с Мусой" (4:164), и вознес к Себе "Cвой дух"13, 'Ису, 14 "Он создал всякую вещь и размерил ее мерой" (25:2), "послал Своего посланника" (9:33) "добрым вестником об истине и увещевателем" (2:119) и т.д.... [Как пе редал Всевышний] другие имена, атрибуты, состояния и признаки, которые имелись в том, о чем ниспосланы айаты, и утвердились в том, о чем были достоверные предания.

Он запретил пускаться в разглагольствования (распространяться) о каком-либо назывании или описании без Его разрешения и внушения (ни-

спослания). Он сказал: "У Аллаха прекрасные имена; зовите Его по ним" (7:180), и "Как бы вы ни звали, у Него самые лучшие имена" (17:110). И сказал: "И оставьте тех, которые раскольничают о Его именах. Будет им воздано за то, что они делают!" (7:180) и "Хвала Ему, и превыше Он того, что они Ему приписывают!" (6:100).

Он [запретил] сомневаться о Часе и спорить о сообщениях Воскресения, деталях стадий Последнего Воскрешения и всех его состояниях, не исключая признание внезапности его прихода и величия его ужасов. Он сказал: "Поистине, час приходит - нет сомнения в этом" (40:59), "Ведь те, которые сомневаются в часе, конечно, в далеком заблуждении" (42:18), "Ведь сотрясение последнего часа – вещь великая" (22:1), «Они спрашивают тебя о часе: когда он бросит якорь? Скажи: "Знание о нем – у моего Господа, в свое время откроет его только Он. Тяжек он на небесах и на земле. Придет он к вам только внезапно". Спрашивают они тебя, как будто бы ты осведомлен о нем. Скажи: "Знание о нем – только у Аллаха, но большая часть людей не знает"» (7:187).

Он повелел Своему великому Посланнику донести все это [до людей]. Он сказал: "О посланник! Передай, что низведено тебе от Твоего Господа. А если ты этого не сделаешь, то ты не передашь Его послания. Аллах защитит тебя от людей" (5:67).

Затем Он сообщил через Свое слово: "Сегодня Я завершил для вас вашу религию, и закончил для вас Мою милость, и удовлетворился для вас исламом как религией" (5:3), "Следуйте за тем, что ниспослано вам от вашего Господа, и не следуйте вместо него за покровителями; мало вы вспоминаете!" (7:2)

Поэтому подтвержденное [из атрибутов Божьих] аятом или категорически достоверным хадисом подобно тому, чем Он Себя описал и назвал, и истина содержится в смысле, который Он имел в виду. Не следует тебе искать: подтверждение отнесения их [т.е. атрибутов] смысла; соответствующее суждение о них; то, правди-



вость чего связывается с ними: то, что отстраняет понятия от них: а также их дополнение (зийадату-ха), инаковость (гайриййату-ха), единение (иттихаду-ха), тождественность ('айниййату-ха); то, что они необходимые (ваджиба) или возможные (мумкина) в их самости (зату-ха) или не есть Он и не есть иное, помимо Него; и то, что помимо этого из их свойств. Ведь ты не измеришь их мерой и не охватишь что-либо из зна-

Уже запретил Всевышний, "чтобы говорили против Аллаха то, чего не знаете" (7:33).

Поэтому мы подтверждаем атрибуты Божьи, не обращая внимания на то, что находится вне этого, ни посредством отрицания (нафй), ни посредством утверждения (исбат), в разделах утверждения единственности (ат-тавхид), освящения/очищения (ат-такдис) [от всего недостойного] и прославления (ат-тамджид) [Бога], твердо утвердившись у границ, установленных Им, остановившись у Его ограничений, [словесно] признавая их и веря в то, что необходимо исходит из них, отказываясь от того, что противоречит их смыслам.

На самом деле, предполагается невозможность утверждения (исбат) некого атрибута и называния (итлак) неким именем, которое было приведено законом Божьим и объявлено ткровением, если лись недостаток (накс), дополнение (зийада) и уподобление (ташбих) [в понимании этого атрибута или имени], осталось в стороне то, что необходимо (ал-ваджиб) соблюдать в отношении очищения [Бога от черт творения] (ат-такдис ва аттанзих), и если [понимание этого атрибута или имени] не освободилось от аналогии (соизмерения) скрытого (ал-гаиб) видимому (аш-шахид) и следования за страстью (ал-хава) и мятежной мыслью (ал-вахм).

Мы отстраняемся от называния неким именем, утверждения некого атрибута или состояния или отношения или аспекта или признака и т.п. из того, что не подтверждается аятом или достоверным хадисом (ривайат).

Мы подтверждаем истинность сообщений Воскресения и подробностей всех его состояний по намерению Аллаха и намерению Его Посланника. И мы не оспариваем их и не вступаем в их толкование.

Это и есть все необходимое (ал-ваджиб) для всего, ясная истина и путь без всякой кривизны.

Дополнение к ним есть ущербность, и отнимание от них есть убыточность. Кроме полноты (совершенства) может быть только пагубность. И нет ничего после истины, кроме заблуждения.

Доказательством называния (итлак) всеми этими именами и утверждения (исбат) атрибутов Божьих, всех без исключения, служат аяты, говорящие о них, и окончательные/категорические (ал- кат'иййа) хадисы, сообщающие о них.

Они - довод для их утверждения, отсекающий сомнения и подозрения от их корней и вырывающий сомнения из их глубин. В них содержится вся дс статочность и совершенство прямого руководства хидайа) для верующего (правоверного), исповедующего ислам, покорившегося [Богу] (мусульманина) и твердого в подчинении [Ему]. Поэтому отнесись к этому с доверием и скажи: "Пришла истина, и исчезла ложь; поистине, ложь исчезающа!" (17:81).

Таким образом, если ты был тверд в этом, то стало прочным твое вероубеждение, освободился твой путь и ты довершил его основу. И как бы ты ни переступал эту границу посредством добавления к этому или уменьшения от этого, ты будешь несправедлив к своей душе, покинув свое "гнездо" и преступив пределы дозволенного.

Если же тебя спросят о твоем вероубеждении и о том, что предписано тебе для веры в твоей религии и шариате, то сообщи эти имена, атрибуты и о своем [словесном] признании их, исходящим от согласия твоего сердца, души и твоей веры в то, что необходимо исходит от них.

Если же у тебя потребуют доказательство, то прочитай требующему эти айаты, ибо данные Корана, служащие доказательством, не нуждаются в ином из доказательств.

Поэтому, если принял их твой противник и вник в правильность твоего слова, то [будет] по ним. Иначе же избавь его от своей речи и прекрати обращаться к нему с ней. Ведь ее место не есть там. Наоборот, было для него необходимым (ваджиб) после нее достичь веры в пророчество и утверждать истинность сообщения миссии, а он – лишенный ее. Поэтому не обращай внимания на его бред и гнусные нелепости.

О да! Мы не сомневаемся в пользе умозрительного заключения (ан-назар) и необходимости размышления (ат-тафаккур) о творении небес и земли, о том, что создал Всевышний в Своих творениях и вручил Своим созданиям из чудес Своего делания и удивительных вещей Своей мудрости. Однако мы делаем это не для подтверждения вероубеждения посредством дополнения и уменьшения в шариате, а для усиления покорности, воспитания веры, ограничения разумов [от непозволительного], обострения мыслей, исправления умов и поправки видений.

Достаточно тебе пользы разума в твоей позиции, чтобы он вел тебя к истинности пророчества и покорности посланию, разъяснял тебе значения Его высказываний, наставлял тебя к источникам Его указаний. Затем отстрани его [т.е. разум] от изучения самости (аззат) и сущностей атрибутов Божьих. Опасайся пороков ступеней своего нрава и "бросай якоря" у положений следования.

Написал это раб божий, нуждающийся в прощении своего Господа и Его помиловании, утонувший в море ослушания Ему, Шихаб ад-дин ибн Баха' аддин ал-Марджани, да спасет его Аплах!

#### ■ Перевод с арабского Дамира ШАГАВИЕВА

# МЕЧЕТЬ ГАЛЕЕВА И ЕЕ МАХАЛЛЯ

Двухэтажная каменная «Печэн базары мэчете» («мечеть Сенного базара») появилась на углу улиц Татарской и Екатерининской (ныне ул. Г.Тукая 40) в 1798 (1213 г.х.) году.

По утверждению Каюма Насыри, прежде на этом месте стояла деревянная Пятая мечеть.

Как сообщал Шигаб эд-Дин Марджани, здание было возведено на средства купца Мусы бин Муслим бин Мамыш ас-Сардави из деревни Орнаш-Баши. Именовали ее также "мечетью Муса-бая", Пятой приходской, "Каменной на Тихвинской улице", "на углу Тихвинской и Сенной", Галеевской мечетью. Последнее название закрепилось в литературе.

Первый намаз в этой мечети был прочитан в 1800 (1215 г.х.) году. "До появления этой мечети, – писал Ш. Марджани, – мусульман здесь было немного, и относились к первому приходу".

Эта соборная мечеть стала второй по значению после Эфенди (аль-Марджани) и составила приход Сенного базара, центра общественной торговой жизни татарской части города. Имя архитектора, выполнившего проект, пока остается неизвестным. В исследовании В.П.Остроумова, который первым из архитекторовисториков упоминал эту мечеть, автором ее называется губернский архитектор Шмит. Чуть позднее это его суждение было повторено С.С.Айдаровым, а затем и в некоторых других публикациях. Трудно сказать какими сведениями по этому вопросу располагал В.Остроумов, поскольку в его книге не приведено никаких документальных подтверждений такому предположению. Вероятно, автором мечети был все же другой архитектор, поскольку Шмит, согласно данным этого же автора, приехал в Казань только в 1809 году из Курска, где он работал в течение трех лет после окончания Академии Художеств, в то время как мечеть была возведена на 10 лет раньше.

Интересно отметить, что все казанские мечети того времени имели примерно одинаковую высоту полумесяца над землей. В связи с этим нелишне вспомнить замечание Каюма Насыри о переписке казанских властей по поводу высоты мечети Марджани после ее постройки в 1767 году. Можно предположить, что и высота ее минарета была установлена властями за максимально допустимую, что и определило высоту остальных.

По сведениям Марджани, мусульмане, образовавшие новый приход, раньше относились к махалле Байлар мэчете, впоследствии получившей название "Марджани".

Видные исследователи истории татарского купечества

Р.Р.Салихов и Р.Р.Хайрутдинов излагают историю прихода следующими словами. "С историей Галеевской мечети связаны две династии священнослужителей. Одним из первых ее имамов был Сагит бин Ахмед, уроженец деревни Ширданы (ныне Зеленодольский район РТ). Он учился в деревнях Казылино, Казаклар (ныне Арский район РТ) и Каргалы под Оренбургом, являлся крупным ученым-богословом, автором ряда трудов теософского характера. Став в 1810 г. имамхатибом 5-й мечети, Сагит бин Ахмед учредил здесь приходское медресе. В 1814 г. вторым

Сагитов (1830 – 1909), избранный на эту должность 23 июня 1868 г. Он известен как сторонник консервативного направления в общественной жизни татарского народа. В частности, писатель Ф. Амирхан использовал его в качестве прототипа при создании сатирической повести «Фатхулла хазрет». Поэтому, когда 22 октября 1882 г. прихожане мечети избрали в помощники М-Ю.Сагитову сына богатейшего купца махалли М.И.Галеева Галимзяна Баруди, выдающегося ученого и педагога-реформатора, между ними развернулась острая борьба. Победа в ней осталась на стороне Г.Баруди. Ему удалось, несмотря на все препятствия М-Ю.Сагитова, создать в приходе крупнейшее новометодное медресе "Мухаммадия", сгруппировать вокруг

3.Султанов, Габдрахман и Габдулла Камал, дипломаты И. Амирхан, Х.Биккенин, композитор Султан Габяши, художник Баки Урманче.

Эта деятельность Г.Баруди вызывала большое недовольство властей и фанатиков из среды мусульман, из-за чего он не раз становился объектом судебных преследований. В мае 1908 г. за организацию в Казани курсов по подготовке преподавателей новометодных медресе Г.Баруди был отлучен от должности имам-хатиба мечети, руководителя медресе "Мухаммадия" и сослан на два года в Вологодскую губернию под гласный надзор полиции. А в Казани 14 января 1908 г. умер М-Ю.Сагитов.

Таким образом, на какое-то время Галеевская мечеть осталась без муллы. Только 15 мар-

Евангелистовской улиц. В начале XX в. в нем насчитывалось 690 душ мужского пола при 75 домовладельцах.»
Вскоре после своего появ-

ления на свет мечеть Галеева была запечатлена казанским художником Василием Туриным. Папка с замечательными цветными литографиями Турина под названием «Перспективные виды губернского города Казани», изданная в 1836 году в Москве, сохраняется в коллекции Государственного Объединенного музея Татарской ССР. В их числе есть и изображение мечети Галеева, – такой, какой она была задумана и осуществлена архитектором. Судя по этой литографии, мечеть первоначально имела совершенно иной вид, чем сегодня. Компоновка объемов здания напоминала мечеть Эфенди: прямоугольный в плане двухэтажный корпус с пристроем вестибюля, несколько меньшим по ширине, с северного торца. Однако характер завершения его уже иной, в виде крутой двускатной крыши с фронтоном над северным торцом. Мощный восьмигранный трехъярусный минарет не имел выраженной ступенчатости, свойственной казанским барочным башням, и завершался высоким шатром с полумесяцем на золоченом ша-

Первоначально была выдержана в формах "александровского" классицизма.

Здание мечети изначально относилось к типу двухзальной поволжской джами с минаретом на крыше.

"В 1882 на средства купца второй гильдии И.С.Уразаева мечеть была расширена за счет пристройки с южной стороны здания (архитектор П.И.Романов). В 1897 купцы М.И.Галеев и И.Иманкулов расширили мечеть как с северной, так и с южной стороны. В 1882-1917 имам-хатибом мечети служил выдающийся религиозный и общественный деятель, муфтий Оренбургского магометанского духовного собрания (1917-1921) Галимзян Мухаметзянович Галеев (Баруди, 1857-1921)". Фасады получили формы "николаевского́" стиля (поздний классицизм). Тогда же, появилась и каменная ограда мечети с деревянной узорчатой решеткой и коваными металлическими воротами.

В 30-е годы XX столетия при ликвидации мечети минарет и главка над михрабом были разобраны, а внутренние помещения приспособлены под жилье

Нияз ХАЛИТОВ, доктор архитектуры, заслуженный деятель науки Республики Татарстан

22 декабря, в праздник Маулид, эта историческая мечеть вновь распахнула свои двери после реконструкции.



муллой мечети был избран его сын – Габдесаттар Сагитов, признанный знаток шариата, являвшийся до этого приближенным эмира Бухары Мирхайдара. Примерно в это же время другой сын Сагита аш-Шырдани – Габдельгафар Сагитов начал помогать отцу в руководстве медресе.

Все три имама умерли в 1831 г. Тогда же духовным наставником махалли стал младший сын Сагита бин Ахмеда – Ахмед Сагитов (1793 – 1867), который был учеником выдающегося ученого Г.Курсави. Ш.Марджани, говоря о А.Сагитове, отмечал его высокие человеческие качества, огромное уважение, которым он пользовался у казанских мусульман. Последним муллой 5-й соборной мечети из фамилии Сагитовых являлся Мухаметюсуф Габдесаттарович

мыслящих по-новому купцов и священнослужителей. В результате этого махалля Галеевской мечети вскоре превратилась в центр общественнополитической активности татарской части Казани.

Впоследствии Гадимжан Баруди создал в приходе крупнейшее новометодное медресе «Мухаммадия», а махалля Галеевской мечети превратилась в центр общественно-политической жизни татар Казани.

В начале XX века в "Мухаммадии" учились 500 человек, служили 20 преподавателей. Перечислю воспитанников этого медресе: писатели Фатых Амирхан, Фатхи Бурнаш, Мажит Гафури, Карим Тинчурин, Наки Исанбет, учёные и общественные деятели Г.Нугайбек, Г.Шараф, Г.Губайдулин, С.Вахиди, Г.Мустафин, артисты та 1909 г. эту должность получил младший брат Г.Баруди Абдрахман Галеев. Он родился 9 января 1872 г. в Казани. Закончил в 1893 г. приходское медресе, затем в течение двух лет учился в мусульманских учебных заведениях Турции и Саудовской Аравии (тогда эта территория называлось Хиджаз, государство Саудовская Аравия образовалась в 1934 г. -H.X.). А.Галеев был искренним омышленником брата. Он сумел сохранить в медресе "Мухаммадия" царивший там дух свободомыслия до возвращения Г.Баруди из ссылки и восстановления его 25 марта 1913 г. на прежней должности – старшего муллы пятой соборной мечети.

Приход Галеевской мечети объединял часть Тихвинской, Сенной, Большой Мещанской и

#155 декабрь 2015/ сафар – раби уль-авваль –1437

# Преданный служитель национального наследия: памяти Анвара Хайри

Народ должен помнить своих сыновей, которые посвятили свою жизнь развитию национальной науки, просвещения и культуры. Одним из таковых является признанный исламовед, переводчик, педагог, публицист Анвар Назипович Хайри (1947–2014), в память о котором 27 ноября в Национальной библиотеке Республики Татарстан прошла конференция «Әнвәр Хәйри укулары» (Чтения Анвара Хайри). Научный форум был организован Институтом истории им. Ш. Марджани Академии наук РТ, министерством культуры РТ и Национальной библиотекой РТ.

В конференции принимали участие близкие ученого – супруга и дочь, которые бережно хранят рабочий архив Анвара Хайри и делают все возможное для того, чтобы накопленные материалы продолжали служить татарской науке. Выступившие на мероприятии видные представители научной общественности Республики Татарстан поделились теплыми воспоминаниями об Анваре Хайри и о годах совместной работы. Во второй части конференции бы-

ли озвучены доклады татарстанских ученых, ведущих, как и Анвар Хайри, активные исследования в области татарского культурно-исторического и духовного наследия.

Научные интересы Анвара Хайри затрагивали проблемы татарской литературы, текстологии, искусствоведения и устного народного творчества, татарского языкознания и истории национальной культуры. Самое большое место в его научной работе занимают пере-



воды древних рукописей и работа с древней татарской книгой. Например, благодаря переводческому труду ученого мы получили возможность познакомиться с историей татарского народа в изложении Ши-

габуддина аль-Марджани в его трактате "Мөстәфадел-әхбар фи әхвали Казан вә Болгар" ("Надежные сведения об истории Казани и Болгар"). Кроме этой книги, Анвар Хайри оставил после себя огромное количество трудов, которые он, поистине, вернул к жизни из небытия.

Деятельность Анвара Хайри многогранна: помимо работы с источниками, он вел активную общественно-просветительскую деятельность. Ученый возглавлял работу отдела редких рукописей НБ РТ, исполнял обязанности руководителя отдела истории, философии и духовного наследия, а позже - ответственного редактора журнала «Мирас». Кроме этого Анвар Хайри вел активную научную деятельность в Институте языка, литературы и искусства им. Г.Ибрагимова и Национальном музее РТ. Также Анвар эфенди оказал весомую помощь в становлении музея Ризаэддина Фахреддина в деревне Кичучатово, Альметьевского района РТ.

Как видим, вклад ученого в татарскую науку весьма значим. Одним из его самых крупных трудов является перевод на татарский и русский языки записок Ибн Фадлана о путешествии в страну булгар. Переводу этого источника ученый посвятил последние годы своей жизни. Фундаментальный труд вышел в двух томах: на татарском и русском языках.

Научный труд Анвара Хайри был по достоинству оценен научным сообществом Татарстана и правительством республики: Анвар Хайри является единственным татарским ученым, который, не имея научной степени, был удостоен звания Заслуженного деятеля науки Республики Татарстан.

Айдар ХАЙРУТДИНОВ

# "Татарское декоративное искусство не уступает лучшим мировым образцам"

Кожа – природный материал, который всегда в цене. Кожа практична и эргономична. При этом она может быть такой нарядной, что глаз не отвести!

Именно о такой красоте – татарской узорной коже – пойдёт у нас речь с Гузелью Фуадовной Валеевой-Сулеймановой, доктором искусствоведения, главным научным сотрудником Института истории им.Ш.Марджани АН РТ, профессором Казанского архитектурностроительного университета.

#### – Гузель Фуадовна, что историкам известно о появлении кожаной моза-ики?

– Обработка кожи имеет тысячелетнюю историю. Нам известны различные техники – тиснение, выжигание и шитьё по коже. Но такой вид уникальной техники, не встречающейся у других народов, как кожаная мозаика, не представлен в археологических материалах. Мы имеем образцы кожаной мозаики не ранее XVIII века. И не можем определенно сказать, была ли она до этого времени. В источниках фигурирует понятие «узорная кожа». Но не понятно, что именно имеется в виду – то ли это шитье, то ли тиснение, то ли мозаика. При раскопках на территории Казанского кремля, как и в Булгарах ла обнаружена обувь, декорированная

Узоры татарской кожаной мозаики имеют поразительное сходство с узорами изделий, обнаруженными в древнеалтайских курганах. Когда были раскопаны Пазырыкские курганы на Алтае, в них обнаружились образцы мозаики, правда, на меховых изделиях. В искусстве северных народов – ханты, манси была характерна мозаика из кожи рыб.





#### - В чём технологическая особенность кожаной мозаики?

- Мозаику не надо путать с аппликацией. В аппликации узоры пришиваются на поверхность кожи, а в кожаной мозаикевырезаются из разноцветных кусочков кожи узорные детали, которые сшиваются друг с другом встык. При этом используется оригинальный шов из специальных нитей, которые определённым образом накручивают и стягивают кусочки кожи. Подобный шов не встречается у других народов, только в искусстве казанских татар. Мы предполагаем, что он имеет истоки, восходящие к древнетюркской эпохе, но сохранившимися образцами, к сожалению, не располагаем.

С конца XVIII века изделия из кожаной мозаики широко распространяются у татар и у других мусульманских народов, с которыми были налажены деловые и торговые связи. Например, со Средней Азией, особенно с Бухарой. Татарские мастера работали там для местного рынка и некоторые, посещавшие Бухару в XIX веке исследователи полагали, что сапоги из узорной кожаной мозаики - бухарская работа и была завезена оттуда в Казань. Но это как раз наоборот, о чем свидетельствует развитие этого вида искусства.

#### Чем объясняется изящный пошив сапог из узорной кожи и их плотное прилегание к ноге?

– Само появление сапог связано с традицией наездничества на конях. Поэтому, чтобы не повредить коня, сапоги шили из очень мягкой, хорошо выделанной кожи. Такие сапоги – ичиги – имели и очень мягкую подошву. Позднее, в жизни городских и сельских татар, мягкие сапоги были удобны для ношения в помещении и совершения намаза. Поэтому они сохранили свою популярность и при выходе на улицу, поверх мягких ичигов надевали специальные кожаные кавуши (подобие галош) на твердой подошве.

Возможно, ношение мягких ичигов, кроме того, было связано с традицией татар, как и многих других мусульманских народов, сидеть, скрестив ноги. Обычно татары-мусульмане сидели на сяке – специальном деревянном помосте, устанавливавшемся вдоль передней стены дома. На тысячелетние истоки этой традиции указывает археологическая находка женских сапог, найденных в Пазырыке, подошва которых была украшена драгоценными камнями.

#### – Как случилось, что кожаная мозаика перестала быть столь популярной. как когда-то?

– Дело в том, что создание ичигов из кожаной мозаики – это кропотливая и весьма дорогая ручная работа. К примеру, обувь, выполненную в этой технике, в 1930-е гг. большими партиями производили в сёлах Заказанья и отправляли за границу, что принесло большой доход в государственную казну. В те годы ещё работали артели по производству ичигов в Арске и Дубъязах. Татарские кожаные ичиги и тапочки, украшенные мозаикой, были популярны как в Западной Европе, так и в Америке.

После войны, в связи с тяжелой экономической ситуацией, пошив этой обуви понемногу стал терять свою актуальность. Артели в Арске и близлежащих деревнях были объединены в Арскую фабрику национальной обуви, где в основном производили тапочки с простейшим узором. Для ручного производства ичигов был оставлен один небольшой цех.

В 1970-е гг. технику мозаики, особенно процесс сшивки узорных кусочков кожи, пытались механизировать. Но это оказалось бесполезным, так как машинное исполнение сводило на нет эстетику тонкой ручной работы, при которой совмещались и сшивание и декорирование узоров, а вместе с этим исчезала и специфика знаменитого шва.

#### И всё же кожаная мозаика сохраняется?

– Да, есть спрос на эти уникальные изделия, представляющие интерес не только для туристов, но и жителей республики, особенно тех, кто стремится к национальной идентичности в одежде. Многие наши сограждане приобретают и обувь, и сумки, и диванные подушки, и различные аксессуары, выполненные в технике мозаики. Они сделаны из натуральной кожи плюс оригинальность исполнения, яркий узор. Изделия из кожаной мозаики – хороший подарок и украшающий, как костюм, так и интерьер, предмет

Когда есть спрос, то и производство развивается, пусть не в массовом фабричном масштабе, но в форме творческих мастерских, артелей или работы на дому. Например, в тех же производствах, существующих сегодня в Дубьязе, Арске, мастерских в Казани.

#### ■ Гузель ИБРАГИМОВА, ISLAM-TODAY

# Общественная организация женщин "Муслима" отметила свое 20-летие



Общественная организация женщин «Муслима», национальный исламский благотворительный фонд «Ярдэм» при поддержке ДУМ РТ, Всемирного конгресса татар провели Форум мусульманских женщин «Миллэт аналары» («Матери нации»). Форум посвящен 20-летию со дня создания общественной организации женщин «Муслима», 150-летию со дня рождения просветительницы Фатихи Аитовой, 145-летию со дня рождения первой мусульманской шариатской судьи Мухлисы Буби.

Форум стал площадкой обсуждения актуальных вопросов современности, касающихся воспитания подрастающего поколения, а также роли женщины в духовно-нравственном воспитании общества.

На форуме впервые вручили премии имени Мухлисы Буби женщинам, активно занимающимся сохранением и развитием духовного наследия татарского народа. Этой премии были удостоины Рашида абыстай Исхаки, заслуженная учительница Татарстана Мадина Абдулганиева и руководитель общественной организации "Муслима" Альмира Адиатуллина.

■ DUMRT.RU

# Дизайнеры со всего мира представили в Казани коллекции мусульманской одежды

Дизайнеры со всего мира, в том числе из Татарстана, представили свои коллекции мусульманской одежды в ГТРК «Корстон» Казани в рамках фестиваля «Islamic Clothes Fashion». Организаторами мероприятия выступили Духовное управление мусульман РТ, Союз мусульманок России и Союз мусульманских дизайнеров России. К слову, фестиваль проводится ежегодно, начиная с 2006 года.

В этом году на фестивале приняли участие дизайнеры из России, Ирана и Объединенных Арабских Эмиратов. Всего было подано 60 заявок на участие, в финал попали 250 костюмов от 28 модельеров. Кроме того, в рамках фестиваля состоялась конкурсная программа, включавшая в себя показы одежды известных брендов и начинающих молодых дизайнеров. В ней свои коллекции представили дизайнеры из Татарстана, Башкирии, Оренбургской и Ульяновской областей, а также из ОАЭ. После взрослых дефиле состоялся детский показ мод.

После показов и совещания жюри состоялась церемония награждения. В номинации «Лучший мусульманский бренд» награду получила Зарина Бабаджанова из Казани с коллекцией «Sole mio», а победителем конкурса молодых дизайнеров стала Гульфия Билалова из Оренбурга с коллекцией «Ляйсан».

DUMRT.RU

### Мы смогли прикоснуться к душе зрителя

Два года назад в инстаграме я наткнулась на одну очень интересную страничку. Вела ее мусульманка. Такого потока творчества и вдохновения я еще нигде не видела. К тому же все фотографии были в татарском национальном стиле, пропитанные любовью и чувством гордости к нашему народу. Все как мне нравится! Постепенно эта страничка стала самой любимой. Так, лайк за лайком, мы познакомились с Резедой ФАСХУТДИНО-

Резеда – талантливый дизайнер, творческая натура, и очень трепетно относится к культуре своего народа. Совсем недавно она приняла участие в фестивале «Islamic Clothes Fashion» и стала победительницей в номинации «Лучший татарский костюм». Она поделилась с нами секретами своего творчества.

- Моё отношение к моде в целом нейтрально и больше по душе, когда предпочтение отдаётся не тому, что модно, а наоборот, то, что предпочитаешь, что тебе близко и приятно, ты делаешь фаворитом, как бы заявляя о своём стиле. Наверное, так рождается индивидуальность и узнаваемость личности, нации, народа

Мне очень близка народность. И корни этой любви к своему народу и Родине, скорее всего, зародились ещё в детстве, когда я все каникулы проводила в деревне. А ведь где, как не в деревне, проявляется вся национальная самобытность, татарский колорит и культура?! Это что-то неописуемо прекрасное, трогательно-тёплое, родное, настоящее!

Закончив университет по специальности конструктормодельер одежды, я всё же была в поиске сферы своей реализации. Долгое время работала дизайнером текстильного оформления и декоратором интерьера. Но постоянно задавалась вопросом: что же действительно моё? А спустя несколько лет поняла, что реализация себя через разные сферы деятельности будь это хоть дизайн интерьера, моделирование одежды, хоть изготовление каких-то аксессуаров, книг, картин, открыток и т.п. - но объединённых национальной темой, колоритом тюркских народов и, конечно же, исламом- вот, что мне полностью соответствует!

Если говорить о коллекции, то идея её создания возникла ещё 5-6 лет назад, когда я начала изучать ислам, интересоваться историей татар, своей родословной. Тогда зародилась мысль о создании одежды повседневкежуал направленно элементами национальной принадлежности. Всё это время трансформировались, претерпевали изменения и в итоге вылились вот в такую коллекцию в стиле, скажем так, житейского татарского романтизма. Простой крой и используемые старинные техники ручной работы, натуральность тканей и цвета средней тональности от

запыленных до глубоких, придают ей аутентичные отголоски, но с другой стороны, эта коллекция универсальна. Во-первых, она служит как базовый костюмный ассортимент в татарском стиле. И при помощи аксессуаров её можно сделать либо ультра-современной, либо ещё более трогательной, но главное - она всегда будет читаема как татарская и по шариату. Вовторых, она разновозрастная, и модели, что на детях, будут отлично смотреться и на взрослых, и наоборот.

Для участия я пригласила детей татарского лицея из класса своего сына и это неспроста. Альхамдулиллях, сейчас на рынке мусульманской одежды есть широкий выбор. Но в основном

трепетно относится к татарской культуре и одевается в татарском стиле.

Ну и как же в коллекции под названием «Жомга» без хазрата, который в конце дефиле зовёт всех на пятничную молитву?! И в роли этого связующего образа стал молодой парень из махалли мечети Тынычлык г.Казани. Вообще, хочу отметить, что прихожане этой мечети сами вдохновили меня на создание этого образа. В этом году я оформляла мечеть шторами, и очень приятно было наблюдать, что там не только бабаи-аксакалы, но и молодые ребята читают намаз в чалме и чапане, широких штанах и удлинённых рубашках. Причём, это выглядит очень благородно и стильно. Намного выигрышней, чем парни в джинсах и тюбетейках. И мулла-то молодой - как призыв к нашей молодёжи заботится о своей духовной жизни, быть примером для младших и гордостью, и радостью для старших поколений.

Благодаря звуковому оформлению (стих Тукая на фоне курая и азан с татарским макамом в



она женская и для детей найти такую одежду проблематично. И также хотелось бы, чтобы наши дети пропитались любовью к Родине, чтобы национальная тема стала для них близкой, ведь ценности, заложенные в детстве, зачастую формируют наш выбор во взрослой жизни и служат неким ориентиром.

Татарская бабушка (дэу эни) – центральный образ, изюминка коллекции. Ведь именно дэу эни – это такой тёплый, добрый, близкий человек в жизни каждого из нас, который достоин нашей заботы и внимания. В моём показе в роли дэу эни стала муаллима Фания абыстай, которая и в повседневной жизни

конце) показ получился еще более трогательным, душевным. В своё время выдающаяся личность Шихабутдин Марджани писал: «Три вещи, несмотря на то, что их нет в религии, могут сохранить религию, это: национальный язык, национальная одежда и национальные традиции».

Мне очень повезло с моделями, которые достойно показали наряды. Думаю, вместе нам получилось добиться главной цели – мы смогли прикоснуться к душе зрителя и дали возможность почувствовать величие татарской культуры.

Айзиля КАБИРОВА

#155 декабрь 2015/ 2015/ сафар — раби уль-авваль — 1437

# Механизмы террора: цели, структура и финансы ИГ

ИГ – эта аббревиатура звучит с телеэкранов, радиоприемников и прочих медиа-каналов с ужасающей частотой. Но что стоит за этими буквами и какую опасность таит в себе эта организация?

– Террористы из так называемого ИГ, компрометируя великую мировую религию, компрометируя ислам, сеют ненависть, убивают людей, в том числе и священнослужителей, варварски уничтожают памятники мировой культуры. Их идеология построена на лжи, на откровенном извращении ислама, - отметил в одном из своих выступлений Президент РФ Владимир Путин.

Что же представляет собой террористическая организация «Исламское государство»? Ранее в обороте было название «Исламское государство Ирака и Леванта» (ИГИЛ). ИГИЛ (деятельность запрещена на территории РФ решением Верховного Суда) был образован в 2006 году в результате слияния 11 радикальных исламистских группировок во главе с местным подразделением «Аль-Каиды». На сегодняшний день общая площадь контролируемой территории оценивается примерно в 50-70 тысяч квадратных километров, а численность – в 6-7 млн человек.

Это псевдогосударство и международная исламистская террористическая организация. действующая преимущественно на территории Сирии, ведущая организованные террористические действия фактически с 2013 года. 29 июня 2014 года это «государство» провозгласило себя как всемирный халифат с шариатской формой правления и штабквартирой в сирийском городе Эр-Ракка. Если изначально военные действия велись ими на территории Сирии и Ирака, то в последствии ИГ и подконтрольные ему вооруженные группировки принимали участие в боевых действиях в Ливане, Афганистане, Алжире, Пакистане, Ливии, Египте, Йемене, Нигерии.

К тому же ведется активная террористическая деятельность на территории европейских государств (теракт во Франции в ночь с 13 на 14 ноября) и довольно успешная пропагандистская деятельность, особенно среди молодого поколения.

#### идеология.

По факту ИГ (ИГИЛ, ИГИШ) — неохариджитское движение. Как мы помним из истории, хариджиты были первым в исламе религиозно-политическим движением, возникшим в непростые времена правления халифа Али (р.а.), после битвы при Сиффине в 657 году. Первыми хариджитами стали двенадцать тысяч воинов из армии праведного халифа Али (р.а.), которые покинули его ряды, после того, как халиф заключил перемирие с противобор-

ствующим Муавией ибн Абу Суфьяном. Они организовали в Басре военную базу, совершая оттуда налёты на верные халифу города, и, не гнушаясь практикой политических убийств своих противников, включая самого Али (р.а.).

Интересно, что хариджиты, отличавшиеся своей жестокостью признавали законными только двух первых халифов – Абу Бакра и Умара (р.а.), считая незаконной власть Усмана ибн Аффана (р.а.), Али (р.а.) и последующих правителей.

Отличительными чертами их идеологии является:

- искаженная трактовка понятий «такфир» и «джихад»;
- борьба со всеми, кто не живет по нормам шариата или живет в светских государствах;
- правомочность применения насилия при создании основ исламского государства.

«Джихад» ими воспринимается лишь как вооруженная борьба, которая, по их мнению, является обязанностью каждого мусульманина. Приверженцы ИГ стремятся «очистить» ислам от «недозволенных новшеств», «вернуть мусульман к нравам и учению времен Пророка Мухаммада и четырех праведных халифов». Они категорически запрещают подчиняться нормам и установкам светского права.

На сегодняшний день «Исламское государство» представляет собой террористическую организацию, являющуюся главной угрозой международной и региональной безопасности. Однако те, кто стоят у руля всего этого, явно не собираются останавливаться на достигнутом – ИГ стремительно эволюционирует и создает самостоятельное государство. Наглядными признаками этого являются: демонстрации военной самостоятельности (теракты), формирование аппарата государственного управления на подконтрольных территориях, создание собственных источников доходов и проведение широкой пропагандистской кампании по всему миру. Все это может привести к существенным изменениям в мировой полити-

#### СТРУКТУРА

Главой ИГ является Абу Бакр аль-Багдади. При нём действует совещательный орган — Шура, члены которой назначаются халифом в количестве 8-11 человек. Возглавляет Совет Шуры Абу Аркан аль-Амери. Помимо этого действуют три помощника — по оперативным вопросам, по Сирии и Ираку, по военным вопросам



#### ЦЕЛИ.

Стоит отметить, что главная цель группировки не убить как можно больше людей, а заставить говорить о себе. Наглядный пример негативного маркетинга. Своими действиями боевики повергают жителей других стран в страх и ступор. В своей деятельности они успешно сочетают тактику молниеносной войны, засад, терактов, захвата заложников с элементами психологической войны, в том числе опираясь на обман, пугающие слухи и показные зверства.

Подобная тактика вызывает у населения неподдельный ужас, а у тех, кто склонен к насилию, и вовсе восхищение методами борьбы и безнаказанности террористов. Воздействие на психику человека с использованием визуальных и эмоциональных средств дает парализующий эффект – тот, кому направлено было послание, полностью лишается воли, теряет желание бороться и сопротивляться.

Таким образом, такие яркие кадры не только позволяют запугать инакомыслящих и несогласных в собственном лагере ИГ, но, по мнению психологов, вызывают восхищение у людей с расстройством психики (что приводит к еще большим жертвам), помогают добиться добровольного подчинения и являют собой прекрасный пример психологического удара по «ближнему» и «дальнему» врагу. К тому же, казненный становится своеобразным «козлом отпущения».

#### ПРОПАГАНДА.

Помимо видеороликов о «притеснениях» мусульман, «Исламское государство» также ежегодно публикует отчеты о своих действиях. Так, в июне 2014 года боевики ИГ представили 400-страничный отчет, включающий в себя сведения о прошедших казнях, терактах. Такое всестороннее запугивание имеет свои плоды – растет количество завербованных, увеличивается финансирование «джихада». Нельзя не упомянуть и об опубликованных для журналистов правилах, которые работники медиа-сферы обязаны соблюдать на территориях, подконтрольных ИГ.

- 1. Присяга на верность, что автоматически делает их подданными «Исламского государства».
- 2. Должна быть отправлена заявка в управление ИГ по работе со СМИ.
- 3. Действия журналистов находятся под надзором занимающимся СМИ ведомств ИГ.
- 4. Международные информационные агентства могут работать, но не имеют права находиться рядом с международными и местными телеканалами.
- 5. Есть определенный «черный список» каналов.
- 6. Если материалы выходят без уведомления управления по работе со СМИ, то должны обязательно быть указаны фамилия и имя журналиста, подготовившего публикацию.
- 7. Репортажи должны выходить только после уведомления управления ИГ по работе со СМИ.
- 8. Работники масс-медиа могут использовать свои личные аккаунты, но ИГ должен их контролировать.
- 9. Нельзя освещать события, затрагивающие безопасность государства, вести съемку в запрешенных местах.
- 10. За малейшее нарушение следует отзыв разрешения работать на территории, подконтрольной ИГ.
- 11. Правила могут быть изменены без предварительного уведомления.

Завершает медийную картину активная деятельность медиаагентства «Аль-Фуркан», которое стало основным центром производства широкого спектра медиапродукции: фильмов, аудио- и видеодисков, брошюр, а также информационных материалов для распространения в сети Интернет

Особый резонанс вызывает официальный журнал ИГ -«Dabiq». Характерно и символично уже само название периодического издания. В хадисах существует предсказание о том, что великая битва с Антихристом, после которой наступит конец старого мира, а для правоверных наступит мир и процветание, произойдет близ сирийского города Дабик, расположенного на равнине к северу от Алеппо. Издание публикуется на несколь ких языках, не снабжается выходными данными, а авторы издания, как правило, скрываются под псевдонимами.

Содержание статей соответствующее, но особый шок вызывают объявления о продаже пленных ИГ, с указанием номера (!) для тех, кого заинтересовало это предложение.

Помимо бурной работы в

сфере коммуникаций, боевики уничтожают достопримечательности под видом «борьбы с идолопоклонничеством», разграбляют культурное наследие стран Сирии и Ирака, подрывают сам фундамент общечеловеческой культуры. Так, к примеру, в одной из центральных библиотек радикалисты устроили костер из книг и редких рукописей. Всего было уничтожено порядка 10 тысяч томов, составляющих культурное наследие Ирака.

#### ФИНАНСЫ.

На протяжении всего времени существования «Исламского государства» остро стоял вопрос о том, кому все это нужно и кто стоит в тени исламистских радикалов?!

Это шайтаны, цель которых – заработать больше денег. Они выполняют поручения Запада и целенаправленно убивают мусульман. Им помогали и помогают западные спецслужбы. Они снабжают их всем необходимым, уверен Глава Чеченской Республики Рамзан Кадыров, полностью соглашаясь с мнением Президента РФ Владимира Путина, призвавшего Запад, в том числе США, взять ответственность за террористические акты, проводимые боевиками ИГ, и за само их существование на мировой

Идея того, что «Исламским государством» руководят работники спецслужб, уже давно переросла простую догадку. Это признают и жители Европы. Так, постоянный обозреватель НВО Тони Карталучи журнала ТІМЕ в одной из своих статей признал, что боевики ИГИЛ спонсируются Соединенными Штатами.

Согласно изданию, бесчисленные караваны, забитые оружием, провизией и снаряжением на десятки миллионов долларов, регулярно пересекают турецкую границу с Сирией, тем самым давая исламистам практически неисчерпаемые ресурсы для ведения войны в регионе. Если учесть, что Турция является странойчленом НАТО, то понятно, что самовольно, без указаний от руководства данного альянса, никогда не стала бы принимать подобных действий. Без ИГ возможность Вашингтона влиять на ситуацию в регионе и вести войну против своих противников была бы существенно ограничена существующими международными нормами. А потому на поддержку этой террористическ организации Белый дом направляет с каждым днем все больше ресурсов. При этом успевая делать сочувствующее лицо и направлять свои соболезнования в связи с очередным терактом, унесшим десятки жизней неповинных людей.

#### ■ Ильмира ГАФИЯТУЛЛИНА

# Мнение: оружейная "черная дыра" в Сирии и Ираке выгодна СЛИШКОМ МНОГИМ

Журналисты Financial Times решили выяснить, откуда у ДАИШ (арабский акроним запрещенной в России террористической организации "Исламское государство") появляются боеприпасы и военная техника. Журналисты встретились с торговцами оружием на правах анонимности, и те рассказали, что в основном ДАИШ закупает в огромных количествах боеприпасы.

Летом 2014 года, когда террористы ДАИШ захватили иракский Мосул, в их руках оказалось вооружение на сотни миллионов долларов. Захватывая новые территории, ДАИШ получает в свое распоряжение и новое вооружение, поэтому острую нужду они испытывают именно в боеприпасах: боевики не скупятся на закупку патронов. "Они покупают боеприпасы как сумасшедшие. Закупка патронов идет утром, днем и вечером. Это почти круглосуточный ежедневный процесс", – цитирует издание слова одного из оружейных поставщиков.

"Сумасшедшие" закупки боеприпасов террористами возможны из-за "сумасшедших" прибылей оружейных дельцов, - считает директор Института прикладных политических исследований Григорий Добромелов.

"Мировой нелегальный оружейный бизнес – это сотни миллионов долларов. Очевидно, что большая часть контрабандных поставок сейчас идет на Ближний Восток, потому что ежедневно театр боевых действий требует тысячи тонн боеприпасов. Если само вооружение попало в руки ИГ за счет захвата того, что было поставлено американцами в Ирак, то боеприпасов не хватает. И рынок контрабанды оружия играет им на руку, а у ИГ достаточно денег от нелегальной торговли нефтью для того, чтобы покупать. Кроме того, известно, что ряд арабских государств заинтересо-



ван не только в существовании так называемых "умеренных", но и ИГ, и также не отказывает в поставках", – сказал Григорий Добромелов в эфире радио Sputnik.

По его мнению, такой нелегальный рынок полностью уничтожить практически невозможно. "Точно так же, как невозможно бороться с наркоманией, уничтожая дилеров. Потому что на месте одного уничтоженного или арестованного возникает сразу несколько. Потому что есть спрос. А именно он рождает предложение. И мировые криминальные структуры, конечно же, не выпустят этот бизнес из своих цепких рук, и никакие спецслужбы не могут полностью ликвидировать такой нелегальный рынок", - считает политолог.

Наряду с этим, по его словам, облегчает доставку покупателю оружейного товара ближневосточная специфика. "На все это накладывается специфика самого Ближнего Востока. Например, когда был конфликт в Ливии, многие отмечали, что перекрыть бизнес поставки оружия в Северной Африке практически невозможно, потому что есть закон о бедуинах, который имеет статус трансграничного. То есть бедуины могут перемещаться по Африке, минуя любые таможенные посты и досмотры. Считается, что бедуины могут по Африке, и это признано ООН, кочевать со своими караванами вне зависимости от границ. То же самое происходит на Ближнем Востоке, поскольку никто границ там не контролирует. Конечно, спецслужбы могут постараться перекрыть основные каналы. Но учитывая, что в это вовлечены не только криминальные структуры, но и государства, то такие старания, скорее всего, будут бессмысленны", - считает Григорий Добромелов.

Таким образом, по его мнению, лишить террористов подпитки боеприпасами будет крайне затруднительно. "Известно, что часть вооружения поставляется, что называется, в виде "гуманитарной помощи". И даже сильно подорвав финансовую основу ИГ, быстро и просто лишить театр военных действий подпитки боеприпасами не удастся. "Черная дыра" на территории Сирии и Ирака слишком выгодна для очень многих фигур в глобальной мировой политике и экономике. Это огромный бизнес. И оружейные компании заинтересованы в том, чтобы конфликт на Ближнем Востоке не прекращался, принося им миллиарды", – заключил Григорий Добромелов.

РИА-НОВОСТИ

#### Война в Сирии наносит катастрофический вред психике сирийских детей

Ужасы четырехлетней войны, которые наблюдает целое поколение сирийских детей, не могут не сказаться на состоянии их психики. Последствия такого опыта для детей Сирии могут стать катастрофическими. Об этом говорится в докладе, который опубликован международным фондом



помощи детям. Как заявил директор ливанского отделения фонда Иен Роджерс, значительная часть ливанских детей не посещают школу в течение, как минимум, трех лет. Между тем, отсутствие возможности посещать школу, постоянное напряжение, беспокойство, отсутствие рядом друзей и родственников, а также такие явления, как ежедневные дискриминации, ранний брак и жизнь в бедных районах могут серьезно навредить не только психическому, но и физическому здоровью, от-

Полноценное развитие детей возможно только при условии, что они будут получать от жизни нормальный человеческий опыт - возможность ходить в школу, общение с родителями, наблюдение за тем, как они выполняют работу по дому. В подростковом возрасте постоянный стресс может привести к мыслям о суициде. Среди других возможных последствий неблагоприятных условий жизни – расстройства речи, проблемы со зрением и слухом и другие неврологические отклонения. Такие, как неконтролируемая агрессия и различные фобии. Это отмечает психолог международного фонда помощи детям Рим Насри.

Стоит отметить, что война в Сирии с 2011 года уже убила порядка 250 тысяч человек, более четырех миллионов были вынуждены бежать из страны.

#### 1,5 млн индийцев подписали фетву против ИГИЛ

священнослужителей Индии поставили подписи под фетвой против террористических организаций. Представители духовенства считают, что такие организации, как «Талибан», «Аль-Каида» и ИГИЛ (запрещенное в РФ решением Верховного суда) не имеют ничего общего с традиционным Исламом и представляют серьезнейшую угрозу для всего человечества. Во время праздника Урс Аджмер, который ежегодно отмечается в Индии, документ

70 тысяч мусульманских подписали еще порядка полутора миллионов человек. Местный муфтий Салим Нури призвал представителей прессы перестать называть террористические организации мусульманскими. В частности, он подчеркнул, что Коран приравнивает убийство одного человека к убийству всего человечества.

Глава местной мечети Мухаммед Эхсан Хан Раза отметил, что решение подписать фетву было принято после терактов в Париже.

**ISLAM-TODAY** 

#### В Берлине построят первую в мире мечеть-синагогу-церковь

"Дом Одного" – так будет назы- но символизировать тот факт, что хри ваться храм, который объединит в себе культовые сооружения трех авраамических религий - ислама, христианства и иудаизма. Здание будет возведено на месте церкви, которая была построена в XIII веке и за несколько столетий неоднократно разрушалась и восстанавливалась. По словам инициаторов проекта, в здании будет всего один вход, что призва-

стиане, иудеи и мусульмане поклоняются одному Всевышнему. "Зайдя в храм человек сам будет решать, в какую часть здания ему следует идти", говорит Фритьоф Тимм (Frithjof Timm), глава проекта "Дом Одного".

Всего стоимость проекта оценивается в 43 млн евро, причем все средства - это частные добровольные по-

#### Мохаммед Али заступился за ислам

72-летний легендарный американский боксер Мохаммед Али выступил с критикой предложения кандидата запретить мусульманам въезд в США. Он, в частности, отметил, что мусульмане должны активно противостоять политикам, которые используют ислам для продвижения своих интересов, и подчеркнул, что ислам не приемлет агрессии и насилия ни в каком виде, и именно такие ценности ислама должны в своей риторике доносить до людей политические лидеры.

Напомним, в ходе предвыборной гонки кандидат в президенты США Дональд Трамп выступил с речью, в ходе которой въезд в США. Закрыть границы страны, по мнению Трампа, нужно до тех пор, пока власти не разберутся в ситуации. Стоит отметить, что речь миллиардера прозвучала после того, как в калифорнийском Сан-Бернардино в результате стрельбы погибли 14 человек. В администрации американского президента призывы Трампа назвали противоречащими интересам США.

#### ВРЕМЯ НАМАЗОВ ПО КАЗАНИ НА ЯНВАРЬ

| ДАТА               | Утренний намаз |                       |        | Полу-           | После-          | Вечер-       | Ночной |
|--------------------|----------------|-----------------------|--------|-----------------|-----------------|--------------|--------|
|                    | Рассвет        | Читается<br>в мечетях | Восход | денный<br>намаз | денный<br>намаз | ний<br>намаз | намаз  |
| 01.01.2016         | 05:53          | 06:43                 | 08:13  | 12:00           | 13:33           | 15:20        | 17:18  |
| 02.01.2016         | 05:53          | 06:42                 | 08:12  | 12:00           | 13:34           | 15:21        | 17:19  |
| 03.01.2016         | 05:53          | 06:42                 | 08:12  | 12:00           | 13:35           | 15:22        | 17:20  |
| 04.01.2016         | 05:53          | 06:42                 | 08:12  | 12:00           | 13:36           | 15:24        | 17:21  |
| 05.01.2016         | 05:52          | 06:41                 | 08:11  | 12:00           | 13:38           | 15:25        | 17:22  |
| 06.01.2016         | 05:52          | 06:41                 | 08:11  | 12:00           | 13:39           | 15:27        | 17:23  |
| 07.01.2016         | 05:52          | 06:40                 | 08:10  | 12:00           | 13:40           | 15:28        | 17:24  |
| <u>08.01.2016</u>  | 05:52          | 06:40                 | 08:10  | 12:00           | 13:42           | 15:30        | 17:25  |
| <u>09.01.2016</u>  | 05:51          | 06:39                 | 08:09  | 12:00           | 13:43           | 15:31        | 17:27  |
| <u>10.01.2016</u>  | 05:51          | 06:38                 | 08:08  | 12:00           | 13:45           | 15:33        | 17:28  |
| <u>11.01.2016</u>  | 05:50          | 06:37                 | 08:07  | 12:00           | 13:46           | 15:34        | 17:29  |
| <u>12.01.2016</u>  | 05:50          | 06:37                 | 08:07  | 12:00           | 13:48           | 15:36        | 17:31  |
| <u>13.01.2016</u>  | 05:49          | 06:36                 | 08:06  | 12:00           | 13:49           | 15:38        | 17:32  |
| <u>14.01.2016</u>  | 05:49          | 06:35                 | 08:05  | 12:00           | 13:51           | 15:40        | 17:34  |
| <u>15.01.2016</u>  | 05:48          | 06:34                 | 08:04  | 12:00           | 13:52           | 15:41        | 17:35  |
| <u>16.01.2016</u>  | 05:47          | 06:32                 | 08:02  | 12:00           | 13:54           | 15:43        | 17:36  |
| <u>17.01.2016</u>  | 05:47          | 06:31                 | 08:01  | 12:00           | 13:56           | 15:45        | 17:38  |
| <u>18.01.2016</u>  | 05:46          | 06:30                 | 08:00  | 12:00           | 13:58           | 15:47        | 17:39  |
| <u>19.01.2016</u>  | 05:45          | 06:29                 | 07:59  | 12:00           | 13:59           | 15:49        | 17:41  |
| <u>20.01.2016</u>  | 05:44          | 06:27                 | 07:57  | 12:00           | 14:01           | 15:51        | 17:43  |
| <u>21.01.2016</u>  | 05:43          | 06:26                 | 07:56  | 12:00           | 14:03           | 15:53        | 17:44  |
| <u>22.01.2016</u>  | 05:42          | 06:25                 | 07:55  | 12:00           | 14:05           | 15:55        | 17:46  |
| <u>23.01.2016</u>  | 05:41          | 06:23                 | 07:53  | 12:00           | 14:07           | 15:57        | 17:47  |
| <u>24.01.2016</u>  | 05:40          | 06:22                 | 07:52  | 12:00           | 14:09           | 15:59        | 17:49  |
| <u>25.01.2016</u>  | 05:39          | 06:20                 | 07:50  | 12:00           | 14:10           | 16:01        | 17:51  |
| <u> 26.01.2016</u> | 05:37          | 06:19                 | 07:49  | 12:00           | 14:12           | 16:03        | 17:52  |
| <u>27.01.2016</u>  | 05:36          | 06:17                 | 07:47  | 12:00           | 14:14           | 16:05        | 17:54  |
| <u>28.01.2016</u>  | 05:35          | 06:15                 | 07:45  | 12:00           | 14:16           | 16:07        | 17:56  |
| <u>29.01.2016</u>  | 05:34          | 06:13                 | 07:43  | 12:00           | 14:18           | 16:09        | 17:58  |
| <u>30.01.2016</u>  | 05:32          | 06:12                 | 07:42  | 12:00           | 14:20           | 16:11        | 17:59  |
| <u>31.01.2016</u>  | 05:31          | 06:10                 | 07:40  | 12:00           | 14:22           | 16:13        | 18:01  |

#### ИД "Хузур" выпустил новые книги



Книга «**Ат-Тасхил ад**дарури ли масаил Аль-Кудури» является шархом к книге «Мухтасар аль-Кудури». Этот труд на протяжении многих веков является одним из основных и важных в ханафитском фикхе. Автор шарха — Мухаммад Ашик Илахи Аль-Барны. Кни-

га написана в форме вопросов и ответов. Данное издание адресовано шакирдам медресе и всем, кто хочет расширить свои знания в области ханафитского фикха.



В свет вышла книга Р.Адыгамова «Основы проповеди и обязанности имама». В данном учебном пособии, подготовленном ИД «Хузур» и напечатанном ИД «Нур», дается представление об особенностях проповеди ислама, подробно разъяс-

няются профессиональные обязанности имама и проповедника. В по-

собии затронуты такие направления деятельности мусульманского духовенства, как проповедь, религиозная деятельность прихода, менеджмент местной мусульманской религиозной организации, а также особенности юридической и экономической жизни прихода.



Основная цель учебного пособия «Методика преподавания исламских дисциплин» (автор – Гульфия Хабибуллина) оказание педагогам теоретической и практической помощи по овладению современными подходами к преподаванию, рассмотре-

ние методов преподавания в традиционном исламском образовательном процессе, изучение проблем в преподавании религиозных дисциплин и дисциплин религиоведческой направленности, формирование элементарных умений экспериментальной деятельности. Источниковая база учебного пособия обширна, пособие содержит также перечень литературы для самостоятельного

жаждый 3-й потолок в подарок!

Бесплатно:
Уульи, обвод труб вызов и консультация замерщика

ул. Чуйкова 62, т. 240-55-75

фис 1

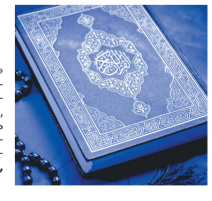
"Действует до 31.12.15 г. Информация об организаторе, условиях, количестве и порядке получения по тел. 240-55-75





#### Коран войдет в каждый дом

Уникальная акция «Коран – в каждый дом» снова стартовала в городе Казани. До 31 декабря студенты и преподаватели РИИ будут приезжать к каждому, кто захочет прочитать Коран, вознести мольбы Всевышнему и восхвалять Пророка (саляллаху алейхи ва саллям). Для того, чтобы поучаствовать в акции, нужно оставить заявку ежедневно с 8.00 до 22.00 часов, по телефону: +79376290601



#### индекс подписки - 83072

Управление Федеральной службы по надзору в сфере связи, информационных технологий и массовых коммуникаций по Республике Татарстан (Татарстан) ПИ № ТУ 16-01141 от 9 января 2014 года.

Тираж 3000 экз.

**Сдача в печать:** 21.12.2015 г, по графику - 21.00, фактически - 21.00 **Заказ № 9036** 

Газета отпечатана в филиале АО «ТАТМЕДИА» ПИК «Идел-Пресс», г.Казань, ул. Декабристов, 2



#### **УЧРЕДИТЕЛЬ:**

Централизованная религиозная организация – Духовное управление мусульман Республики Татарстан (420111, PT, г.Казань, ул. Лобачевского, д. 6/27)

#### Рекомендуемая розничная цена 6 рублей

Заказчик: Частное учреждение Издательский дом «Хузур» – «Спокойствие» (420021, РТ, г. Казань, ул. Сафьян, д.8).

Главный редактор: САМИГУЛЛИН К.И. Выпускающий редактор: КАБИРОВА А.Р. Дизайнер: МИННУЛЛИНА Г.Н. Корректор: КРОХИНА А.Т.

**Адрес редакции:** 420021, РТ, г. Казань, ул. Сафьян, д.8; **Тел.:** (843) 202-07-74; **E-mail:** huzur.inform@mail.ru